




النهضة هي ما

تأليف
موسى سلامة



النهضة هي ما

موسى سلامة

هنداوي الناشرمؤسسة
٢٦ / ١ / ٢٠١٧ بتاريخ ١٠٥٨٥٩٧٠ برقم المشهرة

المتحدة المملكة ،SL4 1DD وندسور، ستريت، شييت هاوس، يورك
+ ٤٤ (٠) ١٧٥٣ ٨٣٢٥٢٢ تليفون:

hindawi@hindawi.org الإلكتروني: البريد
https://www.hindawi.org الإلكتروني: الموقع

مؤلفه. آراء عن الكتاب يعبرِّ وإنما وأفكاره، المؤلف آراء عن مسئولة غير هنداوي مؤسسة إنَّ

٩٧٨ ١ ٥٢٧٣ ٠٣٢٣ ٢ الدولي: الترقيم

.١٩٣٥ عام الكتاب هذا صدر
.٢٠١١ عام هنداوي مؤسسة عن النسخة هذه صدرت

رخصة بموجب صة مُرَخَّ الغلاف وتصميم الكتاب هذا بتصميم الخاصة النشر حقوق جميع
العمل بنص الخاصة النشر حقوق جميع .٤٫٠ الإصدار الُمصنَّف، نسَْبُ الإبداعي: المشاع

العامة. للملكية خاضعة الأصلي



المحتويات

7 مقدمة
11 الوسطى القرون
15 الوسطى القرون في الثقافة انحطاط
19 ٤ الرقم قصة
23 الوسطى القرون في العرب فضل
27 الأولى البشرية الحركة بذور
33 الأوروبية للنهضة الاقتصادي التفسير
37 الأدب ورجل العلم رجل
41 هوبز مادية إلى بيكون موضوعية من
47 الفلسفي الشك داعية
51 الأوروبية الآداب في العربي الأدب أثر
55 العلمية النزعة أصل العرب
59 الثانية البشرية الحركة
63 الثالثة البشرية الحركة
67 والنهضة اللغة
69 الأوروبية العربية كلماتنا
73 سنة خمسمائة قبل
79 الأوروبية الحضارة طبيعة
83 الحضارة إلى تؤدي الثقافة
87 المجتمع نظام الديمقراطية:



النهضة هي ما

91 وطني.. على أخاف إني

6



مقدمة

النهضة. معاني نفهم أن فيجب نهضة في نحن
ونعيش ونعاونها، فيها نعمل أن علينا إذ المتفرجين، موقف منها نقف ألاَّ أيضًا ويجب

المستقبل. نحو اتجاهاتها
نقود من مؤلفًا الثراء يكون قد ولكن وشباب، وصحة وثقافة وقوة ثراء النهضة

حقيقة. وليس خداعًا والشباب والصحة والثقافة القوة تكون قد كما زائفة

وهو الميلاد، قبل ٦٦٦–٧١٢ بين فيما الحكم تولى مصر. على فرعوناً «ابساماتيك»، كان
ونصب أعداء، كافح إنه تعني: «مؤسس»، وكلمة والعشرين، السادسة الأسرة مؤسس

وحقق. ودرس أهدافًا،
بمستقبل بصيراً ذكيٍّا كان مما أكثر وطنه خدمة في النية خالص رجلاً كان ولكنه
وفى غارات. الجنوب ومن غارات، الغرب فمن بها، يحيطون مصر أعداء وكان بلاده،
والعرش، الكهنة بين موزع الشعب وولاء مفككة، والأمة مظلم والمستقبل هزائم، الشرق

تنقطع. لا والدسائس
الأولى القرون تلك وذكر مصر، أصاب فيما حديد وعزم خالصة، نية في الرجل وفكر
وكان السماء. ينطح يراه حتى سنوات إلا هي فما هرمًا، لي شيدوا يقول: «خوفو» كان حين
وضعفها. لبلاده فيرثي التاريخ يقرأ وكان الآن، نحن نراها كما الأهرام يرى ابساماتيك
رجعت إذا إلا الغابر مجدها إليها يعود لن مصر أن إلى أخيراً وانتهى فكر، ثم وفكر،
القديمة، الديانة نصوص ودرست القديمة، الشعائر فأحيت الأسلاف، هؤلاء تقاليد إلى
أي: الأهرام، حيث سقارة إلى عاد بأن ذلك على زاد بل القديمة، أساليبها بالفنون ونهضت

فيها. الفراعنة دفن إلى العودة بوجوب فقال القديمة، الدولة من الفراعنة قبور حيث



النهضة هي ما

السنين من خوفو وبين بينه يفصل كان أنه مع نهضة، هذه أن ابساماتيك وحسب
نفسه. ابساماتيك وبين نحن بيننا يفصل مثلما

القدماء». إلى «عودوا
كانت مما أسمى عصره في كانت مصر لأن الأفلاس؛ شعار وكان شعاره، هذا كان
حول تدور سفناً هيأ الذي «نيخاو» خلفه به قام مما ذلك نعرف أن يمكن كما خوفو أيام

العظيم؟ العمل هذا مثل من الأهرام بناء أين أفريقيا،
جديد. استنباط إلى تحتاج وكانت بمصر، المحيطة الدنيا في نشأت جديدة ظروفًا إن

تقريباً. سنة ٢٥٠٠ نحو الوراء إلى الرجوع إلى تحتاج تكن ولم
والفرس الأشوريين من الأعداء كان حتى سنة مئة ذلك بعد مصر على تمض ولم

القدماء. إلى عودوا شعار: ينفعها ولم ويغتالونها، يكتسحونها

أوروبا. على الظلام استولى ١٠٠٠ وسنة ٥٠٠ سنة بين فيما
العالم جغرافية يبحثون الرهبان، على وقفًا كانت الثقافة لأن حالكًا؛ ظلامًا وكان
بدلاً يموتوا أن يجب كيف للناس ويشرحون العالم، هذا جغرافية يدرون لا وهم الآخر،
بها أولى «ذهنية» مشكلات في ويشتبكون يعيشوا، أن يجب كيف لهم يشرحوا أن من
عدد ومثل والآخرة، الدنيا في ٧ الرقم قيمة مثل منها، يضحكوا وأن الأطفال يبحثها أن

… الخ الجسم. من الروح مكان ومثل إبرة، رأس على يقفوا أن يمكنهم الذين الملائكة
الحقائق. لا العقائد يبحثون كانوا

الأمم أن فوجدوا حولهم ونظروا جهلاء، أنهم إلى الأوروبيون تنبه رويدًا رويدًا ولكن
وينقلون يدرسون إليها فقصدوا والذكاء، القوة حياة تحيا الشرق وفي إسبانيا في الإسلامية

وغيرهم. حزم، وابن طفيل، وابن سينا، وابن رشد، ابن مؤلفات
مؤلفات اللاتينية للغة أيضًا نقلوا هم إذ المسلمون، ألَّفه بما يقنعوا لم ثم
أفلاطون فعرفوا العربية، اللغة إلى ترجموها قد المسلمون كان التي القدماء الإغريق

العربية. اللغة طريق عن وأرسطوطاليس
أوروبا إلى القسطنطينية من الإغريق هاجر عندما أكثر يعرفوهم أن واستطاعوا
عندما فيها وقعوا قد المسلمون المترجمون كان التي الترجمة أخطاء فأصلحوا الغربية،

العربية. اللغة إلى وغيرهما وأفلاطون أرسطوطاليس نقلوا

ويفكرون. يجترئون الناهضون ومضى

8



مقدمة

قدماء إلى الكنيسة قدماء من وتخلَّصوا خرجوا قد أنهم لهم اتضح رويدًا رويدًا ولكن
الإغريق.

قدماء. من بدلاً قدماء
إن حتى القدماء، على أي: عليهم، اعتمدوا لأنهم القدماء؛ عن يختلفون لا العرب وإن

أرسطوطاليس. مثل إنسان العالم في يخلق لم أنه يعتقد كان رشد ابن
الكتب من تؤخذ الصادقة الحقة المعارف «هل الناهضون: هؤلاء تساءل وعندئذ

الطبيعة؟» من تؤخذ أو القديمة
يكونوا لم ولكنهم سينا، وابن جالينوس كتب في مثلاً الطب يدرسون كانوا فقد

البشري. الجسم تشريح يعرفون
ثم القدماء يدرس ،١٤٩٣ في ولد الوطن، سويسري الأصل الماني رجلاً نجد وهنا

كيلسوس». «بارا هو عليهم، يبارك أن من بدلاً يلعنهم
«فوق الاسم هذا ومعنى الميلادي، اسمه وترك لنفسه اختاره فإنه عجيب، والاسم

كيلسوس».
في تدرس موسوعة له كانت روماني عالم فوقه أنه أعلن الذي هذا وكيلسوس

بعدها. بل الوسطى القرون أيام الجامعات
كيلسوس». المحترم عالِمِكُم فوق أنا القدماء، فوق «أنا يقول: كيلسوس بارا إن أي:
وهنا الألمانية، باللغة «بازيل» مدينة في محاضراته يلقى كان فإنه بهذا، يكتف ولم

قليلاً: قف
أوروبا، جامعات جميع في اللاتينية باللغة وقته وبعد وقته إلى كان التعليم أن ذلك

القديمة. اللغة بهذه محاضراته يلقي أن أبى هو ولكنه
الشعب. مع كان أي: عاميٍّا، كان شعبيٍّا، كان

أوروبا في ذلك على أقدم من أول وكان الألمانية، اللغة العامة، بلغة يعلم أن على واجترأ
جميعها.

والعلاج. بالطب خاصة محاضراته وكانت
تاريخ في الحاسم الموقف يقف أن رأى وأرق، وتساؤل وقلق، اختبار بعد صباح وذات

الإنسان. تاريخ في بل أوروبا؛
عادته. كانت كما محاضراته لإلقاء الكلية إلى يذهب فلم

وصل أن إلى ظهره على وحملها جالينوس، ومؤلفات سينا ابن مؤلفات جمع ولكنه
يخطب: الأرضوشرع على أمامه وضعها وهناك المدينة، ميدان إلى يلهث وهو

9



النهضة هي ما

نعرف. ما مقدار يعرفون لا وهم منا، أفضل ليسوا القدماء إن
منها. أنفع الطبيعة دراسة ولكن نافعة، القدماء دراسة إن

معصومين. مؤلفوها يكن ولم بالأخطاء، تحفل القديمة الكتب إن
الكتب. من وليس الطبيعة من نتعلمه إننا تقاليد، وليس تجارب الطب إن

والعامة والأساتذة الطلبة من فئات العام، الميدان أي: المدينة، سوق في حوله، واحتشد
سينا. وابن جالينوس كتب في النار أشعل خطبته من انتهى فلما والخاصة،

الحياة معاني في والأوزان القيم تجدد بلادنا في جديدة حيوية أيامنا في انطلقت لقد
بالقيم نأخذ هل نعرف لا وتردد وارتباك اختلاط في نزال لا ولكننا والرقي، والاجتماع

الجديدة. بالقيم أم القديمة
النهضة؟ هي ما

القديمة؟ القيم هي هل
المستغلين على ننتصر وأن ونطردهم، المستعمرين على ننتصر أن أخشاه ما أسوأ إن
«عودوا دعوة: إلى ونعود حياتنا، في الوسطى القرون نهزم أن عن نعجز ثم ونخضعهم،

القدماء». إلى
سقارة؟ في موتانا ندفن أن والتقدم الرقي يعني هل ابساماتيك؟ مأساة نعيد هل

10



الوسطى القرون

سقوط من تبتدئ سنة، ألف نحو تبلغ الزمن من فترة على الوسطى» «القرون عبارة تطلق
الرومانية الدولة بسقوط وتنتهي الجرمان، يد على ٤٧٦ سنة الغربية الرومانية الدولة
اصطلاح هو بالسنوات التحديد هذا أن وبدهي الأتراك، يد على ١٤٥٣ سنة الشرقية
الرومانية الدولة في ظهرت الوسطى القرون بذور أن يثبت الواقع فإن وإلا فقط، تاريخي

القسطنطينية. بسقوط تنته لم القرون هذه أن كما للمسيح، الأول القرن منذ
أن يجب الأوروبية النهضات أو النهضة في يتمثل الذي الرقي مدى ندرك ولكي

الرقي. هذا سبق الذي الانحطاط عمق نعرف
الوسطى. القرون في البشري الفكر إليها هوى التى الهاوية نعرف أن يجب أي:

والمعول بينهما، يطابقون كثيرون كان وإن المظلمة» «القرون غير الوسطى والقرون
سنة إلى ٤٧٦ سنة من أي: الأولى، الخمسمائة السنين على الظلام صفة تطلق أن الآن عليه
بوادر نجد فإننا ذلك بعد أما الفكري، الركود فترة أوروبا في كانت الفترة هذه لأن ٩٧٦؛

وبواكيرها. النهضة
التي الدولة وهذه الرومانية، الدولة إلى ترجع الوسطى القرون بذور إن قلنا: وقد
منذ ولكن التماسك، هذا في تنحصر قوتها كانت متوالية قرون خمسة متماسكة بقيت
استفاضت والرابع الثالث القرن كان إذا حتى فيها تعمل التفكك عوامل بدأت الأول القرن

الدولة. جسم على الجرمان وأغار الفوضى،
كانوا الجرمان هؤلاء لأن أجنبية؛ تكن لم الغارة أن القارئ يذكر أن هنا يجب ولكن
الجيوش منهم تؤلف عروقها، في ويسرون الدولة إلى يتسربون للميلاد الأول القرن منذ
الأخيرة الغارة كانت إذا حتى القواد، منهم ويعين الجرمان، غارة لرد المحضة الجرمانية



النهضة هي ما

هو ينتمي الذي الشعب من أناسًا حل أينما يجد كان لأنه أجنبيٍّا؛ المغير الجيش يكن لم
إليه.

ويضعونه السكان جميع يعبده إمبراطور جميعها عزها أيام الدولة يربط وكان
القانون هو عليهم أحكامه تجري واحد قانون جميعهم لهم وكان الآلهة، مصاف في
أخبارها فتنتقل الرومانية، بالدروب تتصل أطرافها ترامي مع الدولة وكانت الروماني،

فائقة. بسرعة ومديروها وجيوشها
وأول الاتحاد، ومراكز القوة مكامن إلى الفساد طرأ فقد والتضعضع الضعف أيام أما
هو فصار الانتخاب، على للجيشسلطاناً جعلت الإمبراطور انتخاب في سنة استنت أن ذلك
يناصر بعضها لأن الدولة؛ جيوش بين تنشب الأهلية الحروب وصارت ويعزل، يولي الذي

الآخر. دون إمبراطور
الولاء، ووحدة الدولة وحدة بذلك ومحت الإمبراطور عبارة فمحت المسيحية دخلت ثم
تكاليف وأصبحت تكاليفها، وكثرت الإمبراطورية، القصور أو القصر في الترف وتفشى
الضرائب بذلك فزادت المزارعين، جمهور وهم الأمة، في المنتجين على كبيراً عبئاً الجيش
أن الملتزم على وإنما يؤدي، أن عليه يجب كم المزارع يعرف لا التزامًا جبايتها وصارت
هذه بالجيشفي الاستعانة حق ذلك لقاء وله ناحيته، من المال من معيناً مبلغًا للدولة يؤدي
الضرائب بهذه واستوى النشيطين، المزارعين على بأشدها تقع كانت التي الظالمة الجباية
يهجرون الفلاحون وصار الغلات، من يجده ما كل يأخذ صار الملتزم لأن والمتراخي؛ المجد

قراهم. هجرة من منعهم إلى الإمبراطور اضطر حتى المدن إلى القرى
لمواليهم، عبيدًا الفلاحون أصبح حين الإقطاعي، للعهد الأولى البذرة نجد المنع هذا ومن
القرون مدة ففي الكبرى، الثورة هبت حين ١٧٨٩ سنة إلى فرنسا في العبودية بقيت وقد

مولاه. بإذن إلا يتركها أن الضيعة في للعامل يجوز لا كان أنه نجد الوسطى
الذين بالأسرى الدول وامتلأت والسقوط، للضعف آخر سبباً الرق تفشي كان ثم
المأجور العامل استخدام من خير العبيد استخدام أن الضياع أصحاب ووجد رقيقًا، بيعوا
الرومانيين. العمال طائفة الفاقة وعمت العبيد، من فاستكثروا ربحًا، وأبلغ عليهم وأوفر
وتتبادل تتجر أن إلى الكبرى المدن فاضطرت الحاصلات، وقلت الزراعة وساءت
هذه إلى رومية من النقود فانتقلت الروماني، الريف دون البعيدة الأقطار مع سلعها
وقت من الدينار في الذهب عيار ينزلون الأباطرة كان حتى الرومانيين، بين وقلت الأقطار،
وتناقص الفاقة، وعمت السلع، أثمان وزادت قيمته فنقصت «تضخم» النقد أن أي: لآخر،

12



الوسطى القرون

الغارة ثم رويدًا والانسلال بالتسرب الجرمان لقبائل مغريٍّا التناقص هذا وكان السكان،
الأخيرة.

في تتجسم كانت التي الرومانية الوحدة محت إنها حيث من المسيحية ذكرنا وقد
المبادئ سمو من فيها نرى ما على الجديدة الديانة هذه دخول ولكن الإمبراطور، عبادة
أبناء بين شقاق حدث فقد الدولة، هدم في كبيراً سبباً كان تنشدها، التي الحياة ونبالة
آمنوا الذين الأباطرة أول «قسطنطين» أن يعرف أن القارئ وحسب اتحادها، قطع الأمة
المعابد يرى لا لكي الدولة شرق في الجديدة العاصمة هذه وأسس رومية، ترك بالمسيحية
يؤسس العمارنة تل إلى ورحل طيبة هجر حين «إخناتون» مثل ذلك في وهو الوثنية،

رع. يرى وإنما آمون، صنم فيها يرى لا جديدة عاصمة
الوسطى، القرون أيام به عرفت الذي بمظهرها ظهورها أول منذ الكنيسة وظهرت
التي التفتيش» «محكمة نرد أن يجب ولذلك والمعابد؛ الأصنام وهدمت الكتب فأحرقت
أيام الكنيسة ألقتها التي الأولى البذرة هذه إلى الوسطى القرون مدة شرها استطار

الرومانية. الدولة تضعضع
سقوطها ثم تضعضعها بين يقابل أن إلا يسعه لا الرومانية الدولة لتاريخ والقارئ

بغداد. في العباسية للدولة جرى ما وبين
الأتراك يشبهون الأخيرة، غارتهم ثم الدولة، جسم إلى وانسلالهم فالجرمان
أيدى على الدولة محو ثم طغيانهم ثم بغداد في العربية الدولة جسم إلى وانسلالهم
عليه كانت عما كثيراً يختلفان لا العراق في الزراعة وانحطاط الضرائب وجباية المغول،

أيضًا. هنا لتجوز الآداب في المقابلة حتى إيطاليا، في الحال
البلاغية، والألاعيب التزاويق يعرف لا والثاني الأول القرنين في العربي الأدب فإن
يشترك ثم المسيحي، للميلاد والتالي السابق القرنين في الروماني الأدب مثل ذلك في وهو
وينسى والبهارج، القشور وتبقى التفكير وينحط اللباب، ويذهب السخيفة التزاويق في
في الجرمان أمراء ويأخذ العربية.. لغتهم العرب وينسى اللاتينية، لغتهم الرومانيون
إماراتهم تأسيس في والمماليك الأتراك أمراء ويأخذ رومية، عن المستقلة الإمارات تأسيس

الخلافة. عن المستقلة
أعقب كذلك الديني، التنطع فيه ساد الظلام من قرون الرومانية الدولة أعقب وكما

نفسه. التنطع هذا فيه ساد الظلام من قرون العباسية الدولة

13





الوسطى القرون في الثقافة انحطاط

خاص، بلون صبغها أو ارتقائها أو الثقافة لانحطاط الأساسي السبب أن في شك ليس
كما الاقتصادية الحال فإن الاقتصادي، السبب هو أخرى دون معينة ناحية إلى وتوجيهها
ويكفي الراهنة، الثقافة لون تقرر بعيد، حدٍّ إلى هي كذلك الراهنة الحضارة لون تقرر
يزكو، لا الفنون في التوليد وأن وتتفرع، تفشو لا أيامنا في الثقافة أن هنا يعرف أن القارئ
العلم وصار الكتب سوق وراجت المطابع، وتعددت المدارس، وتوافرت القراء كثر إذا إلا
والرخاء، والسعة الثروة إلى تحتاج حال وهذه ربحًا، الأديب أو العالم على يدر والأدب
وإعالة المطابع وتغذية للكافة المدارس إنشاء تستطع فلم بعيشها، البلاد ضاقت إذا أما
ضمور ضيقه من ويكون يضيق، الثقافة ميدان فإن والعلوم والفنون الأدب في العاملين

الإنسانية. الشخصية ضمور بل الإنساني الذهن
ونبهت عليها بعثت اقتصادية حركة ثقافية نهضة كل وراء أن يذكر أن القارئ فعلى
الزراعة، ميدان من للثقافة أوفق التجارة ميدان أن إلى نشير بأن الآن نقنع ونحن إليها،
في تطوف التجارة بينما راكدة، ثقافة من يشاكلها بما يقنع لركودها الزراعة فميدان
تحتاج الصناعة بينما والفلك، والملاحة والتاريخ للجغرافيا الطريق وتفتح العالم أنحاء

العلوم. من وغيرهما والطبيعيات الكيمياء عن متوالية مكتشفات إلى
الدين. تخدم مشتقة ومعارف جزمية عقائد أكثرها في «الزراعية» مصر ثقافة كانت
لم وفلسفتهم أدبهم إن نقول أن يمكن بل الرأي، أو النظرية يعرفون المصريون يكن ولم
مستقلة الفلسفة فظهرت «التجارية» يونان ظهرت ثم الدين، عن الأيام من يومًا يستقلا
من شيء وعرف الهندسية، النظرية ظهرت ثم منه، أيضًا الأدب استقل كما الدين من
فيها مما أنفسهم اليونانيون يتعجب كان التي «الصناعية» روما ظهرت ثم الطبيعيات،



النهضة هي ما

الإغريق، يحبه كان الذي الفلسفي الرجم عن وبعدت الثقافة فزكت هندسية، منشآت من
والعمليات. المحسومات نحو واتجهت

ولم المدارس فأقفلت الناس، الفاقة وعمت الوسطى، القرون مدة الانحطاط جاء ثم
المتوسطة، الطبقة وزالت الكتب فندرت النساخون، معه يعيش قارئ جمهور هناك يعد
العلماء، وحاربت المدارسالقديمة كافحت فإنها الكارثة، تفاقم في فزادت المسيحية وجاءت
واحدة غاية سوى منها يقصدوا لم وهؤلاء الرهبان، صوامع في عندئذ الثقافة وانحصرت

الانحطاط. هو وهذا الدين، خدمة هي
هجر وكيف المظلمة، القرون في الانحطاط معنى لنفسك تلخص إن أردت أنت فإذا
رومية في الصناعية العلمية والنزعة الإقليدية والهندسة اليونانية الفلسفة البشري الذهن
قد الثقافة أن في ينحصر المعنى هذا أن فاعلم الرهبان، صوامع في والغيبيات الدين، إلى

الأرض. هذه على الإنسان تخدم أن من بدلاً الثاني العالم شئون تخدم أصبحت
العالم، هذا يصلحوا كي الناس يقرؤها يعد لم أفلاطون أو أرسطوطاليس ففلسفة
نظافة ومدنهم نورًا، وعقولهم صحة أجسامهم تزيد دنيوية سعادة فيه وينشدوا
الموت، بعد يعيشون كيف منها يعرفوا كي يدرسونها صاروا وإنما عدلاً، وحكوماتهم
إنما المظلمة القرون في الانحطاط إن نقول أخرى وبعبارة الألوهية، الطبيعة هي وما
الدينية إلى المادة، ومعالجة البشر خدمة أي: والمادية، البشرية من الثقافة انتقال يعني

والغيبيات. الدين خدمة أي:
الغاية كأنها الدنيا هذه إلى النظر أي: بشرية، حركات على قائمة النهضة كانت ولهذا
وعلوم وفلسفات آداب لنا تكون أن يجب البشر نحن وإننا تخدم، غاية وراءها ليس التي
على السعادة تحقيق في أنفسنا على نعتمد أن علينا وإن الغيبيات، إلى صلة بأي تمت لا
الغيبية، النظرة هي كما الثاني، للعالم عليها إيثارًا عنها نزهد وألا نفسها، الأرض هذه
التي الأوروبية النهضة أن ونوهمه نخدعه أن ا جدٍّ كبيراً ضررًا المصري الشاب يضر ومما

آخر. شيئاً تعني الوسطى القرون ظلمات من أوروبا أخرجت
بشرية: حركات ثلاث في لنا تتضح النهضة هذه

عشر الخامس القرن في أشدها على ظهرت التي وهي الأولى: البشرية الحركة (١)
الفنون وأخرجت والرومان، الإغريق بدرس اغتذت وقد أوروبا، في انفجرت ثم إيطاليا في

البشر. تخدم فجعلتها السابقة، الدينية قيودها من الجميلة
انحطاط، نفسها في المحاكاة فإن يحاكوهم، كي والرومان الإغريق إلى الأدباء يتجه ولم
مزاولة في الرغبة حيث من يشبهونهم أشخاصًا منهم رأوا لأنهم إليهم؛ اتجهوا هم وإنما

16



الوسطى القرون في الثقافة انحطاط

هذا فاتجاههم الدنيا، هذه في والاستمتاع للسعادة نشداناً والصناعات والعلوم الفنون
الأرجح على فيرجع الأصلي السبب أما نتائجها، إحدى هو وإنما للنهضة أصليٍّا سبباً ليس
ثقافة على الأوروبيين وقوف إن ذلك بعد تقول أن تستطيع وقد اقتصادية، عوامل إلى
عندئذ ولكننا صحيحًا، هذا يكون وقد نهضتهم، في الأمام إلى دفعهم قد والرومان الإغريق

سبب. إلى استحالت قد السابقة النتيجة أن سوى الدفع هذا في نرى لا
منهم العلماء اتجه كذلك والرومان الإغريق إلى الأدباء من الناهضون اتجه وكما
العملية الفائدة ونشدان بالتجربة العلوم درس في الجديدة الطريقة فعرفوا العرب، إلى

منها. المحسوسة
عشر، الثامن القرن أواخر في فرنسا في ظهرت التي الثانية: البشرية الحركة (٢)
الحركة وهي والفلاسفة، الأدباء من وغيرهم وروسو وفولتير، ديدرو، بها القائمون وكان
كان التي الثورة نفسها هي كانت بل الكبرى، الفرنسية للثورة الذهنية العدة أعدت التي

الآن. إلى منها محرومين الأمم من كثير مازال حقوق وهي الإنسان، حقوق إعلان منها
«أصل وكتابه داروين ظهور عقب ظهرت التي هي الثالثة: البشرية الحركة (٣)
السيادة مركز إلى بالإنسان سمت فإنها عشر، التاسع القرن من الثاني النصف في الأنواع»
غمرتها في نحن زلنا ما حركة وهي إرادته، طوع كأنه مستقبله إلى ينظر وجعلته للدنيا،

نهايتها. إلى ننته ولم

صحيحًا، نقوله الذي هذا ألفى سنفصلها كما الثلاث الحركات هذه القارئ تأمل وإذا
البشر، إن أي: «البشرية» سوى شيئاً، الآن تعني لا وهي الماضي، في تعن لم النهضة أن وهو
وسعادته لحضارته ويعمل العالم، هذا في نفسه على ويعتمد يشتغل أن يجب الإنسان، أو
خلاف له وليس عقله، سوى عليه يعتمد ما كله الكون هذا في له ليس إذ وفهم، جراءة في
في يعن لم الانحطاط وأن فيه، سعادته تحقيق في يطمع أن يمكنه آخر عالم العالم هذا
على البشري الذهن قصر سوى الغرب، أو الشرق في الآن يعني لا وهو الوسطى، القرون
من والاقتصار الأرض، هذه غير في والهناءة السعادة ونشدان الطبيعة» وراء «ما خدمة

الدينية. العقائد بل الآراء خدمة على والعلوم الفنون

17





٤ الرقم قصة

السمة إنها الجواب لكان الوسطى القرون في للتفكير الغالبة السمة عن سألنا إننا لو
الغيبية.

تبرره وإنما العقل، يبرره لا غيبيٍّا نظرًا للأشياء ينظر كان المؤلف أن ذلك ومعنى
تنزل لا القوة وهذه الطبيعية، الظواهر خلف بقوة يشعر أو يرى كان إنه أي: العقائد،
الجمل وحساب والشياطين بالسحر الإيمان يقتضي الغيبي فالنظر العقل، أصول على
المظلمة. القرون في كتبوا الذين المؤلفين جميع عند واضحة نراها كلها وهذه والتنجيم،

بدلاً ونجد المنظمة، الثقافة نعدم إننا منها، أخرى سمات تستتبع السمة هذه ولكن
الكنيسة، خدمة يبغي هو وإنما المؤلف، أن ومنها هدف، أو غاية لها ليست معارف منها
نراه الذي النقص بأن والشعور بالسلف العناية ومنها الشعب، خدمة نحو بتأليفه يتجه
اصلاح بعد حديث حاضر فساد هو إنما غيرها أو الحكومة أو الأخلاق في سواء العالم في
في التفكير دون السلف طريق إلى الرجوع على تقتصر معالجته إلى السبيل وأن سابق،

للمستقبل. جديدة طريقة ابتكار
كل الغيبي النظر هذا من الآن إلى نتخلص لم أنفسنا نحن إننا نقول: أن ويجب
النواحي. من كثير في النظر هذا تنظر الحديثة وبعض القديمة العربية والكتب التخلص،
الموضوع هذا أن وجدنا للدميري الحيوان» «حياة كتاب في عاجلة نظرة نظرنا وإذا

السمات: هذه فيه ونجد غيبية، نظرة المؤلف إليه ينظر الحيوان، أي: العلمي،

ملموسة. حقائق كأنها والعفاريت السحر عن أحياناً يتكلم أنه (١)
الكتب رواية على معارفه في ويعتمد الأعلى، المثل كأنهم السلف إلى ينظر أنه (٢)

القديمة.



النهضة هي ما

يتكلم ينسىعندما لا ولذلك الدين، خدمة هي للمعارف الوحيدة الغاية أن يرى أنه (٣)
حرام؟ أو حلال أكلهما هل يقول أن الصرصور أو البرغوث عن

تحتشد حقائق هي وإنما معينة، غاية إلى منها يقصد ثقافة ليست عنده المعرفة أن (٤)
عن فيه وتكلم الخلفاء تراجم الحيوان حياة في أدمج لقد حتى قصد، أو نظام بلا ذهنه في

والفلك. والنحو، والصرف، والشريعة، الطب،

موضوعًا يكون أن إلا يمكن لا الحيوان، الموضوع، هذا لأن الحيوان» «حياة اخترنا وقد
عند ينسوا لم الوسطى القرون كُتَّاب ولكن عليها، ويقتصر المشاهدات فيه تدون علميٍّا
دقيقة، علمية مشاهدة مع جنب إلى جنباً يضيفونها سليمان مع الهدهد قصة الحيوان ذكر
أن لنا يحق وقد السلف، على يكتبون ما كل في ويعتمدون غيبيٍّا، نظرًا للدنيا ينظرون فهم
يسيروا لم ولماذا الغيبية؟ النظرة هذه القرون تلك في الناس نظر لماذا فنتساءل: هنا نقف

أرسطوطاليس؟ أو أفلاطون مثل القدماء الإغريق نهجه الذي النهج على
كما الإغريق، إلى نواحيه بعض في يرجع الغيبي النظر هذا أن إلى ننبه أن يجب وهنا
فوضىقد من أعقبه وما الرومانية الدولة شمل الذي الانحطاط إن ثم أفلاطون، من يتضح
المتعلم ذهن في كبر التعليم انحصر وإذا الناس، من جدًا صغيرة طبقة بين التعليم حصرا
التعليم جعلا الوثنية المدارس وإلغاء القديمة للثقافة الدين مقاومة إن ثم السلف، شأن
والشيطان، والإنسان والجسم، الروح بين الفصل على نشأ الذي المتعلم، فأصبح دينيٍّا كله
التعليم من اكتسبها التي بالعقلية ويصر، الأخرى الأشياء إلى نفسها النظرة هذه ينظر
اعتمد لما ثم الطبيعي، ظاهرهما غير أخر معاني والأرقام الكواكب في يرى أن على الديني،
والابتكار التفكير عن فكفوا بأنفسهم، ثقتهم زالت السلف على الكلي الاعتماد المتعلمون

المستقبل. الماضيدون إلى نظرهم واتجه
الغربيين، أو العرب بين سواء المظلمة، القرون نسمي أن نخطئ أن دون ويمكننا
يحمله الأديان في العلم نجد هنالك السمات، في الاثنين عند سواء وهي الغيبية، بالقرون

عامة. والأدب والتاريخ والشعر الكيمياء على تغير الغيبيات نجد وهنا الرهبان،
يمكننا ولذلك أوروبا؛ في بلغه ما العرب عند يبلغ لم الغيبي النظر أن الظن وارجح
كنا وإن الأوروبي، العالم به عمَّ الذي بالمقدار العربي العالم يعم لم الظلام إن نقول: أن

هذا. وقتنا إلى الغيبي النظر بهذا نتعثر زلنا ما نحن
لراهب آخر كتاباً جنبه إلى نذكر ونحن للدميري، الحيوان» «حياة كتاب ذكرنا وقد
إلى الأوروبي الذهن انحدر حين للميلاد ١٠١١ سنة مات الذي «برتفرت» يدعى إنجليزى

20



٤ الرقم قصة

كلام من النبذة هذه منه ننقل ان القارئ يكفي المعارف، من خليط والكتاب دركاته، أحط
أربع بفضائل يتحلى وهو كامل رقم هو ٤ الرقم «إن يقول: حيث ٤ الرقم عن المؤلف
في الأربعة بالفصول يتتوج الرقم هذا ثم والتصبر، والجلد، والاعتدال، الاستقامة، هي:
مذاهب أيضًا تزينه هو ثم والشتاء، والخريف، والصيف، الربيع، أسماؤها: وهذه السنة،
النبي حزقيال كتاب في ذكرت التي الأربعة الحيوانات إنهم يقال الذين الأربعة الإنجيليين
أول اسم أيضًا وهو اللاتينية» «في الله اسم انه إذ محترم عدد هو العدد هذا ثم المشهور،
سكوت، ونحن بها نمر أن يمكن لا جاذبية له رقم هو ثم آدم، وهو الله خلقه إنسان
أربع وهناك الشمسي، للانقلاب وزمنين الشمسي، للاعتدال زمنين هناك أن بذلك أعني وأنا

والجنوبية. والشمالية والغربية الشرقية الرياح هي أصلية رياح
للدنيا جهات أربع وهناك والتراب، والماء، والنار، الهواء، عناصر: أربعة أيضًا وهناك
وجدناها بعناية الأجزاء هذه درسنا وإذا والجنوب، والشمال، والغرب، الشرق، هي:

ا.هـ. الإغريقية» للأعداء طبقًا «لآدم» اسم في جميعها
بلغها، واحدًا أعرف أكاد لا بل الدرجة، هذه إلى انحط من العرب المؤلفين من وقليل
الضرب جدول حتى السلف من الثقات أحد على يعتمد يقوله ما كل في برتفرت، أي: وهو،
الدميري. عناية عن تقل لا بالألفاظ وعنايته السالفين، أحد إلى يرده بل نفسه فيه يأتمن لا
علاقة يرى أنه وهو الغيبي، النظر على القارئ تدل نقلناها التي القطعة هذه أن على
سينا» ابن قال «كما الإنسان إن أي: الكون، ظواهر وبين لآدم اللاتيني الاسم بين واضحة
طبيعة من والنجوم نحن لأننا التنجيم تبرير هنا ومن الأكبر، للعالم الأصغر العالم هو
والأرواح بالسحر والإيمان والأجسام للأرقام الإنسانية الصفات نسبة هنا من بل واحدة،

والشياطين.
لم العلم، نور الجديد، النور ولكن المظلمة، الثقافة هذه من كثير من تخلصنا وقد

كلها. يقشعها

21





الوسطى القرون العربفي فضل

نفطن الحوادث تيارات على تطفو صغيرة أخبارًا نجد الأوروبية التاريخ كتب نقرأ عندما
العرب عقول فيها ونلمح الثقافة، وتطور الأوروبي الاتقاء في المستورة الدخائل إلى منها

وأيديهم.
يتعلموا كي الأندلس مدن إلى يرحلون كانوا الأوروبيين أن نجد إننا مثلاً ذلك فمن

الغاية. هذه لمثل أوروبا مدن إلى الأيام هذه أبناؤنا يرحل كما فيها
هذا فإن بيكون» «روجر مثل المفكرون بها يتهم كان التي التهمة هذه أيضًا هناك ثم
المسلمين لأن بالإسلام؛ اتهم والإيمان الاختراع إلى ودعا العلمية بالتجربة قال الذي الراهب
بالكفر قائلها ويتهم إليهم تعزى جديدة فكرة كل فكانت للعلوم، دعاة الوقت ذلك في كانوا
التفكير، في المسلمين بعادات أخذ قد هو إذ مخلصًا، مسيحيٍّا يكن لم إنه أي: السبب، لهذا

بدينهم. كذلك آمن أنه بد ولا
بأنه قالت عندما فرنسا، من وطردتهم الإنجليز حاربت التي دارك» «جان جاء حتى
إذ بالإسلام، أيضًا اتهمت الكهنة» «مثل وربه الإنسان بين وسطاء هناك يكون ألا يجب

كهنة. الإسلام في ليس
المسلم الجرافي العالم استخدم الذي صقلية ملك الثاني» «روجر قصة يعرف وكلنا
كلَّفه كما الجغرافيا في كتاب تأليف وكَلَّفه الشمالية إفريقيا من استقدمه فإنه الإدريسي،
لم الذي الوقت في وهذا الفضة، من له صنعها وقد الأرض، تمثل كرة له يصنع أن أيضًا

الأرض. بكروية فيه يسلَّمون الأوروبيون يكن
اللاتينية اللغة أي: ترجمت التي العربية الكتب عشرات نذكر أن يجب أيضًا هذا وإلى

عشر. السادس القرن إلى الثقافة لغة كانت التي



النهضة هي ما

كله العالم في الأمم أرقى ميلادية ١٣٠٠ وسنة ٧٠٠ سنة بين فيما العرب كان وقد
يكون أن إلى أقرب المتوسط البحر وكان البحار، يملكون كانوا إنهم ذلك وعلة استثناء، بلا
وغير العرب من المسلمون كان ثم الدولية، للملاحة مجازًا يكون أن من عربية بحيرة
التراحب وهذا غرباً، الأطلنطي المحيط إلى شرقًا الصين من متراحبة أقاليم يقطنون العرب،

والتجارات. الصناعات من الكثير ويعرفون الأمم من بالكثير يختلطون جعلهم
صلاح أيام اليهودي المصري الفيلسوف ميمون بن موسى ذلك على مثالاً ولنضرب
الهند بين فيما وغيرها بالجواهر يتجرون أبناء له وكان القاهرة، في يقيم كان فإنه الدين،

غرباً. والأندلس شرقًا
بين الاختلاط هو بالمقارنة النقد ويحرك المعارف، ويزيد بالثقافة يرقى ما وأعظم
ولاختلاطها تسكنها، كانت التى الأقطار رقعة لاتساع العربية، الأمم كانت ولذلك الأمم؛

ينقطعان. لا وتطور اختمار وعلى بالثقافات اتصال على الأمم، من بالعديد
الأسباب، أعظم ربما بل الأسباب، أحد كان العربي الاتساع هذا إن نقول أن ونستطيع
أوروبا إلى نقلوا العرب أن ذلك عشر، الخامس القرن في انفجرت التي الأوروبية للنهضة

هي: للثقافة وسائل أربع

الهندية. الأرقام (١)
الورق. صناعة (٢)

القديمة. الإغريقية الكتب (٣)
العلمية. التجربة (٤)

ونحن «العربية» يسمونها أوروبا في فإنهم الأرقام، وهي الأولى بالوسيلة ولنبدأ
بلا العلم يتقدم أن قطعًا المحال ومن العالم، لغة الآن هي الأرقام وهذه الهندية، نسميها
الأرقام هي ذلك قبل أوروبا في الشائعة الأرقام كانت وقد هندية، أرقام بلا ونعني أرقام،
تصلح لا فإنها والملايين، الآلاف نريد حيث أما البسيط، للعد إلا تصلح لا التي اللاتينية

بتاتاً.
يخطو. العلم شرع أوروبا مدن في الأرقام هذه وبظهور

إلى سلمناها التي الأصلية أرقامنا هي الأوروبية الأرقام أن نذكره ما عجيب ومن
كلمة تزال ولا فجديدة، الحاضرة أرقامنا أما يستعملها، الأقصى المغرب يزال ولا أوروبا،
وكذلك حسابنا، في منه نقصده الذي للمعنى أوروبا في اللفظ بهذا مستعملة «الصفر»

صرف. عربي اختراع وهو «الجبر» كلمة

24



الوسطى القرون في العرب فضل

وإشاعتها أوروبا إلى نقلها فضل فإن الأرقام هذه في للهنود الاختراع فضل كان وإذا
هذا فإن وحضارتها، قوتها وهو بالعلم، تعتز أوروبا كانت وإذا للعرب، العالم أنحاء في

الهندية. الأرقام بدون ينمو أو لينشأ كان ما العلم
فنقلوا والتتار، المغول وأقطار الصين في صناعته العرب عرف الذي الورق هناك ثم

أوروبا. إلى ثم الأندلس، إلى ثم إفريقيا إلى الصناعة هذه
الشعب أفراد إلى تصل عصرية ثقافة ونعني ثقافة، هناك تكون أن يمكن وهل

ورق؟ بلا مثلاً، اليومية بالجريدة
ممكن. غير هذا

الحضارة يكفي يكن لم ولكنه المصري، البردي «ورق» القديمة الأمم عرفت لقد
المصنوع، الورق مثل الحروف إبراز في والدقة الإتقان لضروب ليتسع يكن ولم المصرية،

تمج. ولا تحب واضحة ميسورة القراءة يجعل حتى
الأوروبيتين وللحضارة للثقافة الوسائل أعظم شك بلا هما والورق العربية الأرقام
العرب، إلى يعود الأوروبية القارة إلى نقلها في والفضل الحاضر، العصر في الغربيتين أو

وحدهم. والعرب
العرب أن هو شأنه، من ويكبرون الأوروبيون به يقول ثالث فضل هناك بقي
وفيثاغورس أفلاطون أرسطوطاليس مؤلفات مثل القديمة، الإغريقية الكتب بعض نقلوا

اللاتينية. إلى العربية من المؤلفات هذه الأوروبيون فنقل العربية، إلى ونحوهم،
إنها أي: ثقافية، هي مما أكثر إنسانية وقيمته كبيراً، ليس هنا الفضل أن واعتقادي
الثقافة بأن وجدان على الماضيوجعلتهم آفاق لهم وفتحت القدماء، بالإغريق أوروبا ربطت
التي الإغريقية الثقافة قيمة إن نقول: أخرى وبكلمة مقطوعة، وليست موصولة البشرية
إنسانية دراسة هي التاريخ ودراسة تاريخية، هي العرب عن الأوروبيون ثم العرب، نقلها

علمية. أو أدبية هي مما أكثر
الثقافي، الارتقاء أحياناً عطلت قد القدماء الإغريق دراسة إن نقول أن نستطيع بل
أرسطوطاليس أن كما تجمده، لاتزال بل البشري، التفكير جمدت أفلاطون «فكريات» فإن
برلمان أن حتى مقدسة، كانت كلماته لأن قرون؛ بضعة الأوروبية الثقافة على عبئاً كان

يعارضه. أو يخالفه من لكل عقوبة عين باريس
وقوة التجربة، على ينهض الذي العلم حضارة هي الحاضرة الأوروبية الحضارة إن

العلم. على تنهض التى الصناعة قوة هي أوروبا

25



النهضة هي ما

عليها وتقبل بالتجربة تؤمن أمة نعرف نكاد لا ١٣٠٠ وسنة ١٠٠٠ سنة بين وفيما
بها القائمون كان إذ مخطئاً، كان تجاربها من كثيراً أن فصحيح العربية، الأمم غير
غضون في ولكنهم ثمينة، معادن إلى الخسيسة المعادن إحالة هو خياليٍّا هدفًا ينشدون
وغيره. الطب في الشأن بعض لها كان الكيمياء في ثمينة معادن على عثروا التجارب هذه
إلى الوصول وهو اتبعوه، الذي بالأسلوب وإنما عليه، عثروا بما العبرة ليست ولكن

العلم. هو وهذا اليدوية، بالتجربة الجديدة المعارف
فقط، منضدته أمام كرسيه على وهو العالم به يفكر مجردًا تفكيراً ليس العلم لأن
ثم المعمل في بالتجربة والتطبيق التصحيح إلى يحتاج ضروريٍّا يكن وإن التفكير فهذا

العرب. علماء إلى يعزى الذي الأسلوب هو وهذا المصنع،
والصناعة، العلم أهملت لأنها أوروبا؛ عن تخلفت الحاضرقد عصرنا في العربية والأمة
والصناعة. بالعلم أخذت إذا إلا البشري الارتقاء قافلة في مكانتها تستعيد أن تستطيع ولن

26



الأولى البشرية الحركة بذور

الحرية على وحجرها الكنيسة تسلط للذهن خطر الوسطى القرون الإنسان ذكر كلما
الحجر. وهذا التسلط هذا في شك وليس الذهنية،

عليها حجرت قد متنبهة أذهاناً هناك أن يعني لا الانحطاط أن ننسى ألاَّ يجب ولكن
على والتنبه اليقظة حال هي الحال هذه لأن الحر؛ التفكير من تمنعها وصارت الكنيسة
البشري الذهن أن تعني الوسطى القرون في الانحطاط حقيقة وإنما الحجر، هذا من الرغم
مكان العقائد وأخذت والمذهب، العقيدة زاوية من الدنيا إلى ينظر فصار انحط، قد نفسه

والبحث. الشك مكان والجزم الآراء،
يدرسون تقرأ، كانت التي الأقلية تلك أو الناس، أخذ للمسيحية الأولى القرون فمنذ
يدرس راهب، الغالب في وهو المثقف، الرجل أصبح وعندئذ الدين، خدمة هي واحدة لغاية
الكنيسة لأن لا؛ ذلك، يفعل وهو إفريقيا، جغرافية الآن نحن ندرس كما السبع السموات
من مئات بعد اكتسبه الذي مزاجه هو هذا لأن بل؛ العلم أو الطبيعة درس من تمنعه
المقدس الكتاب وأصبح نهضتها أيام والرومان الإغريق كتب الناس فيها عدم السنين

عليه. ويغلقون يقرءونه درسهم موضوع
الفلسفة أصبحت إذ أوروبا، البشريفي الذهن أصاب الذي «العصرالجليدي» هو وهذا
فإن الزوال، تمام العلمي الروح وزال الرسل، ورواية الدين حقائق إثبات غايتها غيبيات
مات ينهضحتى كاد ما ولكنه الإسكندرية، في جدًا ضعيفة بداية ابتدأ قد كان الروح هذا
الأندلس. في العرب أيدي على يتعثر عاد أن إلى ذلك على الحال وبقيت البطالمة، زوال عقب
ليس القول هذا ولكن العقل، مكان أخذ فيها النقل أن الوسطى القرون عن والمشهور
على كثيراً يعتمدون كانوا الرهبان العلماء أن به المسلم من كان إذا فإنه بأكمله، صادقًا
العقل، على الوسطى القرون أواخر في يعتمدون كانوا فإنهم العنعنة، يشبه وما الرواية



النهضة هي ما

الفلسفة جعلوا ولذلك الدين؛ حدود عن يخرج لا تفكيرهم ولكن يفكرون، كانوا إنهم وذلك
تناقض مختلفة ذهنية نزعات ثلاث الأوروبية النهضة في نجد أيضًا ولذلك لاهوتاً، الأوروبية

الوسطى. القرون نزعات

نزعة تكون الحركة هذه وتكاد الفنون، في القدماء إلى الرجوع هي الأولى: النزعة (١)
موضوع أمام يتقهقر لا الدين، خدمة في رغبته مع المثَّال، أو ام الرَّسَّ نرى فإننا وثنية،
وهو يشعر لا العذراء؛ أو الملائكة ينحت أو يرسم كما الآلهة ينحت أو يرسم فإنه وثني،
والعاشر. الثالث القرنين بين أسلافه يشعر كان كما والإثم بالكفر تلبس قد أنه ذلك يفعل
يشعر قد الإنسان كأن بالدين، تتصل لا التي الكتب درس هي الثانية: النزعة (٢)
هذه في السعادة يحقق أن عليه يجب وأنه الدين، لغير تتسع الذهن آفاق أن النهضة في
درس على فيها اعتمدوا الناهضين لأن البشرية»؛ «الحركة تسمى الحركة وهذه الدنيا،

الدينية. المؤلفات درس على زيادة البشرية المؤلفات
الأندلس في الأولى بذرتها لقيت وهذه العلمية، الحركة فهي الثالثة: النزعة أما (٣)

التجربة. على اعتمدت لأنها للدنيا؛ جديدًا اكتشافًا تكون وتكاد العرب، عند

لنهايتها، عرفي حد هي ١٤٥٣ سنة فإن معين، بتاريخ تنته لم الوسطى والقرون
بعد نجد ولذلك رويدًا؛ رويدًا الليل ينزاح كما الأذهان عن تنزاح الحقيقة في كانت ولكنها
بالميلاد تنذر الرحم، في الجنين ارتكاض كأنها ذهنية، اضطرابات عشر الحادي القرن
نحو كلاهما ونزع الوسطى القرون في كلاهما عاش رجلين هنا نذكر ونحن القادم،

النهضة.
دعا ولكنه شيء، كل قبل دين رجل كان فإنه (١٠٧٩–١١٤٢) أربيلا هو وأولهما
مع يتفق لا بشيء اصطدمنا إذا إننا وعنده الصحيح، للإيمان أساسًا منه وجعل الشك إلى
والعقل، يتفق لا الدين في شيء ليس أنه يعتقد وهو للضمير، نعود أن علينا وجب العقل
في ذلك قال أنه ومع ضميرنا، إلى نلجأ أن علينا فإن ذلك من شيء علينا استبهم إذا ولكن

البابا. من بأمر حرمت مؤلفاته فإن اعتذار، في بل حذر،
العقل بين التوفيق في ألف فإنه (١٢٢٥–١٢٧٤) الاكويني توماس فهو الثاني وأما

تلفيق. الحديث النظر في هو التوفيق وهذا والدين،
الرجم ميدان إلى الجزم قيود من للخروج الأولى المحاولات من محاولة ذلك مع ولكنه
منطقية استنتاجات إلى يصل كي ذهنه يعصر مثلاً فهو العقل، إلى النقل من الخروج أو

28



الأولى البشرية الحركة بذور

الشر عن تزجر زواجر من فيه بما الأخلاق، في بأثره الدين وجود يبرر ثم الله، وجود تثبت
والعدوان.

في الجراءة من أحسن هو ما نرى ولكنا التفكير، على جراءة نرى الرجلين كلا ففي
إلى يدعو فكلاهما الدين، إلى تمت لا التي الأخرى الكتب درس في الرغبة وهو الزمن، ذلك

القديمة. الوثنية الكتب درس وإلى البشرية الثقافة
وخلاصتها النهضة، في أقواها على ترى التي البشرية الحركة هذه بذرة نوى إذن وهنا
الناس ألفه ما إلى ذلك تتجاوز أن يجب بل الدين درس على تقتصر ألاَّ يجب الثقافة أن
كما البشرية، الثقافة بدرس الدنيوية السعادة ينشد أن عليه يجب الإنسان وأن أيضًا،

الإلهية. الثقافة بدرس الأخروية السعادة ينشد أن عليه
مزاج «البشرية» أصبحت الوسطى القرون في المثقفين مزاج «الغيبيات» كانت وكما
في العقول أصابت التي الحمى، هذه بل الحركة، هذه هنا ومن النهضة، أيام في المثقفين
بين القديمة الكتب عن يبحثون فجأة نهضوا والأفراد والمجامع المدارس فإن النهضة، أيام
من فيها بما يبالون لا آرائها ومناقشة درسها في ويدأبون والرومان، الإغريق مخلفات

وثنية. أو كفر

القرن من الثاني النصف في انفجرت التي النهضة سياق في نعيش زلنا ما الآن إلى ونحن
حين عشر السادس القرن نهاية إلى هذا انفجارها في وبقيت أوروبا، في عشر الخامس
آخر في فرنسا في أخرى مرة فانفجرت عادت أن إلى مطمئناً، وئيدًا سيراً وسارت اتزنت

عشر. الثامن القرن
الإغريقية الكتب دراسة تسمى تزال لا الأوروبية الأقطار من وغيرها إسكتلندا وفي
القارئ يدرك قرون أربعة قبل ما إلى ترجع التي التسمية هذه ومن «البشريات» واللاتينية
أسلافهم أن شعروا فإنهم السادسعشر، القرن في الناهضين أذهان ميزته الذي الفرق هذا
صوامع في الديور تسكن كانت التي وهي بالدين، تتعلق التي الموضوعات يدرسون كانوا
والتعليق المقدسة الكتب وتفسير والصوفية، واللاهوت الفلسفة من «الإلهيات» أي: الرهبان
كفروا أو الثقافة، هذه عن انحرفوا الناهضين ولكن بالدين، يتعلق فيما القدماء شرح على
السبب لهذا دراستهم فكانت يدرسونهم، واللاتين الإغريق من الوثنيين إلى وعمدوا بها،

«إلهية». وليست «بشرية»
المصير تقرير إلى بالدعوة الأشياء أشبه كانت البشرية الدراسة على الجراءة وهذه
كفار من المؤلف كان ولو يشاء، ما يقرأ أن في الحق للإنسان إن أي: البشري، للذهن

29



النهضة هي ما

مكانة الجديد الحق بهذا فسقطت ينتقدها، أن أيضًا له بل القدماء، الرومان أو الإغريق
خطأه، يثبت لكي التجارب يجرب وأن ينقده أن «جاليل» لأمثال وصار «أرسطاطاليس»

وبحثها. الحقائق من للاقتراب جديدة طريقة «التجربة» وأصبحت
بذرة كان نفسه وهو الألماني، المصلح «لوثر» هو الأولى البشرية الحركة ثمرات وأول
الناس فأورث الذهن حرية النهضة من ورث فإنه الدينية، الحرية هي أخرى لنهضة
من فرأى ١٥١١ سنة روما زار راهباً الرجل هذا كان وقد الضمير، حرية هي أخرى حرية
سنة كانت فلما وطنه، إلى وعاد صمت ولكنه أسخطه، ما البابوات وأخلاق البابوية نظام
أن الراهب على وكان الغفرانات، ثمن المؤمنين من يجمعوا لكي برهبانه البابا بعث ١٥١٧
لوثر ولكن بالمجان، الفقير ويناله الموسر فيشتريه الآخرة في العقاب من الغفران يعرض
بيع على اعتراضًا ٥٥ عليها وكتب كبيرة لوحة إلى فعمد الدينية النخاسة هذه يطق لم

الكنيسة. باب على وعلقها الغفرانات
سافر إذا أنه أيقن لوثر ولكن محاكمته، أو لسؤاله فاستدعاه الفعلة بهذه البابا وعلم
كما المؤيدين فيجد مذهبه إلى يدعو مكانه في بقي ولذلك حيٍّا؛ يبرحها لن فإنه روما إلى
مقاطعته إلى الجمهور ودعت بحرمانه، وحكمت حاكمته هيئة له وعقدت المعترضين، يجد
الكنيسة بركة من مطرودًا يجعله «حرماناً» البابا إليه وأرسل أحد، يعامله أو يؤاكله وألا
بجراءته، المعجب الجمهور بين علناً وأحرقها الحرمان ورقة لوثر فأخذ الآخرة، ونعيم
الكنيسة قواعد خالف ثم وتزوج، الرهبانية خالف بل السلبي، الموقف هذا عند يقف ولم
الديني بالخلاف أوروبا ملأ أن بعد ١٥٤٦ سنة ومات الألمانية، إلى المقدس الكتاب وترجم

نفوسها. أحيت ولكنها ريفها، وخربت مدنها دمرت مذهبية لحروب وهيأها
الضمير، حرية هو الذهن، حرية جنب إلى آخر مبدأ قررت لأنها نفوسها وأحيت
فيها عليه يحكم قضية ليس الإنسان خلاص وأن الإنسانية» للنفس المصير و«تقرير
أو فرد أو لحكومة شأن ولا وربه، الإنسان بين خاصة مسألة هو وإنما والكنيسة، الكهنة

فيها. تتدخل أن أخرى هيئة أي
وحقه البشري الذهن استقلال قررت فإنها الأولى، البشرية الحركة هذه في إذن فانظر
من كفارًا كانوا ولو حتى «الإلهيات» غير في يؤلفون أو ألفوا الذين المؤلفين يقرأ أن في
أن دون ربه يناجي أن في الإنسان وحق الضمير استقلال قررت ثم اللاتين، أو الإغريق

والكنيسة. بالكهنة لذلك يتوسل
والاقتصادية، السياسية بالحقوق اتصلت أخرى حركات نشأت الثاني الحق هذا ومن
الأمراء، على الفلاحين ثورة إلى أدت الضمير حرية حركة أن نفسه لوثر رأى لقد بل

30



الأولى البشرية الحركة بذور

تبعث وفكرة الاضطهاد، لمنع الملوك وجه في تقال مفيدة كلمة الضمير» «حرية وأصبحت
لوثر كان وإذا الفاشية، والعادات الشائع العرف من خوف بلا الاجتماعي، التفكير على
الفلاحين ثورات يكره جعلته المظلمة القرون من ورواسب بعفونات احتفظ قد نفسه
السعي حرية أيضًا الفكرة هذه أثمرت فقد والنبلاء، الأمراء حقوق عن الدفاع على وحملته
حتى عصرنا في قمتها بلغت التي الحرية هذه الأفراد، بين الحرة والمزاحمة الاقتصادي
بالآراء وتأخذ منها تحد الحديثة الحكومات قامت وحتى الضرر، إلى الفائدة من استحالت
يكتشفوا أن العلماء أمكن لما هذه الضمير حرية ولولا ضررها، دون تحول كي الاشتراكية

علمية. حقائق من كشفوا ما

31





الأوروبية للنهضة الاقتصادي التفسير

والقواد الملوك من العظماء مواكب فيه تسير معرضًا، يكون كي يكتب التاريخ كان
أو الحربية المعارك من فيه اشتبكوا وما سيرهم فيه تروى الأدباء، أو والعلماء والساسة
المؤرخون أصبح للتاريخ» الاقتصادي «التفسير نظرية ظهرت فلما الدينية، المناضلات
لتعليل عنها يبحثون كما الحروب أو الثورات لإحدى الاقتصادية والعلل العوامل يبحثون

المخترعات. أو المستكشفات أحد
هي وأفراده الشعب طبقات بين الاقتصادية العلاقات بأن تقول النظرية وهذه
سياسية، حقوق أو اجتماعية علاقات من الأمة في ما سائر عليه ينبني الذي الأساس
الحقيقة في يعبر إنما أدبية نزعات أو مذاهب أو فلسفات من الأمة عن يصدر ما وأن
المركز له يقرر للفرد الاقتصادي المركز لأن وذلك؛ الأمة، في التي الاقتصادية الحالة عن
السيادة على الحاصلون أيضًا هم الاقتصادية السيادة على الحاصلون وأولئك الاجتماعي،
في هو انما ثقافية أو سياسية أو اجتماعية نظم من الأمة عند وما السياسية. أو الاجتماعية
الحقوق صيانة النهاية في النظم هذه غاية لأن الأساسي؛ الاقتصادي النظام ثمرة الحقيقة

الاقتصادية. الامتيازات أو
يضعون ولكنهم الأمة تطور في أخرى اعتبارات ينكرون لا النظرية بهذه والقائلون
تجعلها النظرية هذه في خروقًا المتأمل يجد وقد الأول، المقام في الاقتصادي الاعتبار هذا
من يتمالك لا ولكنه الثقافية، أو السياسية أو الاجتماعية التغييرات جميع تستوعب لا
الاقتصادي التفسير من المقصود المعنى وليس صحيحة، العموم وجه على بأنها الاعتراف
تعود التي الاقتصادية للفائدة إلا والسعي والنشاط العمل إلى ينبعثون الناسلا أن للتاريخ
إذ فيها، الأحوال سائر تقرر الأمة في العامة الاقتصادية الحالة أن المقصود وإنما عليهم،



النهضة هي ما

الارتزاق وطرق الإنتاج ووسائل عليها، تنبت التي الثمرات بمثابة وهذه الشجرة بمثابة هي
العواطف. وتبعث الطبقات تعين

سقوط أعقبت التي المظلمة القرون إن نقول: أن نستطيع النظرية هذه ضوء وفي
المدن على الجرمانية القبائل من الهمج لغارة نتيجة كانت إنما أوروبا في الرومانية الدولة
فلما اقتصادية، لأسباب إلاَّ أقاليمهم من يخرجوا لم الهمج وهؤلاء وتخريبها، الرومانية
عالميٍّا وسطًا كان أن بعد قرويٍّا ريفيٍّا وسطًا الأوروبي الوسط عاد الرومانية المدن خربت
في والاستبداد، الثقافة وقلة والتأخر والجمود الانحصار يلازمه الريفي والوسط مدنيٍّا،
والصناعة؛ بالتجارة تتعلق وثقافة التجارة في وتوسع الصناعات في رقي المدينة يلازم حين

الريف. في والعقائد التسليم يفشو كما المدينة في والانتقادات الآراء تفشو ولذلك
الآفاق تعد فلم آسيا، مع الإتجار من أوروبا فمنعوا السابع القرن في العرب جاء ثم
محدود قروي وجدان مكانه وأخذ زال الكوكبي وجدانه لأن للأوربي؛ تنبسط الفكرية

بالمقايضة. السكان في يعيش
الأزمنة أم الحاضر الزمن في سواء بل الغرب، في أم الشرق في سواء المظلمة والقرون
الزراعة على القائم الوسط هذا أي: مصر، في نفهمه كما الريفي الوسط قرون هي الماضية،
العمل حيث مثلاً المتحدة الولايات في الجديد الريفي الوسط ذلك نعني ولسنا اليدوية،

الصانع. عقلية عن تختلف لا هنا المزارع عقلية فإن الضخمة، بالآلات يجري
الريف عمال إليها وتجذب تتكون المدن بدأت حواليها أو ألف سنة أوروبا بلغت فلما
رويدًا رويدًا تظهر المدينة فنون وأخذت الظهور، إلى والصانع التاجر فعاد الريف، عبيد أو
فإننا عشر، الخامس القرن كان فإذا الريف، في سنة ٧٠٠ نحو ماتت قد كانت أن بعد
كبيراً، مقامًا للتاجر ونرى ومدارس، كليات منها كثير وفي بالصناعات، عامرة المدينة نجد
جبليٍّا كان إذا وخاصة — طبيعته من الريف فإن الحكم، تركيز في أثرًا للمدينة ونرى
أو «كونت» وهو الأرض صاحب فيعود الإقطاعي للاستقلال ويعمل الحكم يوزع أن —
تحصر فإنها المدينة ا أمَّ نفسه، الملك بها ينازع أن يمكنه التي المستقلة حكومته له «دوق»

منها. بجزء يستقلوا أن الأمراء يمكن فلا معينة بقعة في السكان
من ا جدٍّ بقليل يستغني أن يمكنه زارع كل لأن قليلة؛ الزراعي الوسط وحاجات
هذه كل يستخرج أن يمكنه لأنه والأطعمة؛ والأحذية الملابس شراء عن البدائية الصناعات
الغزل لأن الوسطى؛ بل المظلمة، القرون مدة حاله هذه كانت وقد أرضه، من الأشياء
هنا ومن ضروري، التخصص فإن المدينة في أما القرى، جميع في عامين كانا والنسيج

34



الأوروبية للنهضة الاقتصادي التفسير

شأن عظم المدينة كبرت ومتى الفنية، والثقافة والاكتشاف الاختراع على الصناعات تنشأ
الأخرى، الأقطار مع السلع لمبادلة تجارها ويخرج البحار تعرف وعندئذ فيها التجارة
فينشأ الثروات تتجمع ثم الاستعمار، ثم الحروب ثم الجغرافي الاكتشاف ذلك من فينشأ

الأنيقة. والصناعات الجميلة الفنون ويبعث الترف
أن أمكننا النهضة وبين الوسطى القرون بين الفرق نعين أن أردنا إذا ذلك وعلى
النبلاء، وحكم الجمود كان حيث الريف، سكنى من الناس انتقال هي النهضة «إن نقول:
بقعة في السكان وتجمع والصناعة التجارة حيث المدن سكنى إلى القائد، على والصبر

والاختراع». للاكتشاف الفرصة حيث بل العقيدة، فوق الرأي وحيث واحدة،
العلمي الدرس في عشر، الخامس القرن في أوروبا مدن في فشت التي الحركة وهذه
والصانع التاجر ظهور مبعثها كان إنما واللاتينية، الإغريقية المؤلفات عن والتنقيب الجديد
الأربع ثم الثلاث القارات إلى بالملاحة أوروبا وامتداد سنة، ألف نحو غيابها بعد المدن في
كوكب على يعيشون وأصبحوا الجغرافيا، في بالتاريخ وجدان للأوربيين فأصبح الأخرى،
بل المحدود، القروي التفكير غير يعرفون ولا القرى في ينحجزون كانوا أن بعد الأرض
يعيشون يزالون لا بأنهم الآن بعضهم أو الشرقيين يغشى الذي الجمود نفسر أن يمكن
ويسلم التقاليد جميع يحترم أبله، يكون أن على الإنسان يشجع قروي زراعي وسط في
يعيشون معظمهم بأن الغربيين رقي نفسر أن يمكن كما بعيشه، ويقنع العقائد بجميع
هذا في وهم متنبهين، أذكياء يكونوا أن على شوارعها في السير مجرد يجبرهم التي المدن في
كارثة. الجمود وفي شبهات، التقاليد في ويرون وينقضونه، الرأي يرتئون المدني الوسط

35





الأدب ورجل العلم رجل

القرن في اضطرمت التي النهضة تيار في يندفع الثقافة حيث من الأوروبي العالم يزال لا
النهضة. تلك في أصلية بذرة ولها إلا ثقافية حركة الآن نجد نكاد ما حتى عشر الخامس
البقاء أسباب من لها وليس إليها، ترجع ثقافية ونزعات وتقاليد عادات نجد زلنا وما
في مات الذي ولز» ج. «ه. مثل عصريٍّا أدبيٍّا لأجد إني حتى بالنهضة، تتصل أنها غير
يزال لا كأنه المسيحية. والديانة البابا ضد كتاباً الكتب من يؤلف ما آخر يؤلف ،١٩٤٧

والناهضين. الغيبيين بين عشر الخامس القرن في القائم الصراع في بأنه يحس
تيارها: تعلوان موجتان الأوروبية النهضة في كان وقد

موجة بها نعني — والرومان الإغريق وفنون الديني والنقد التاريخ نحو تنحو إحداهما:
.(١٤٦٦–١٥٣٦) الهولندي «أرازموس» يمثلها كان التي الآداب

قلة أو التقاليد، وكراهة التجربة قوامها وكان العالم نحو تنحو كانت الثانية: والموجة
الموروثة و«الحقائق» العلمية النظريات وبحث الابتكار على الجراءة ثم بفائدتها، الإيمان
الطبيعة، استخدام إلى للوصول جديدة إلىسبل والاهتداء الإصلاح في والرغبة الشك بروح
سياق في كان ولز ج. وه. (١٤٥٢–١٥١٩) الإيطالي «دافينشي» الموجة هذه يمثل وكان

النهضة. هذه
بينهما أحياناً تشتد وقد الثقافة رجال من الطرازين هذين نجد الآن إلى زلنا وما
تجد أن وقل للعالم، منه فائدة لا بأنه الآخر يتهم منهما وكل السباب، فيتبادلان الكراهة
قدرة يتجاوز المجهود لأن فقط؛ ذلك وليس والعلم، الأدب أي: النزعتين، بين يجمع من
الأديب فإن الأدبي، المزاج يناقض أحياناً بل يختلف، العلمي المزاج لأن أيضًا؛ بل الفرد
الماضيويفكر يحب للكتب، واحترامه والنثر، الشعر من والمأثور والتقاليد بالتاريخ لتعلقه



النهضة هي ما

يتشكك فإنه العالم ا أمَّ الذاتية، الحقائق عن والبحث الذهني الاجترار إلى ويميل كثيراً فيه
الأدباء جد من كثيراً أن وعنده الكتب، أو التاريخ يبالي ولا القديمة والفروض النظريات في
يستخدمها كي فوائدها ينشد وإنما الحقائق، كنه عن يبحث لا هو ثم وسمر، لهو هو إنما

الناس. لمصالح
أرازموس ترجمتي على واقتصر الأوروبية النهضة يشرح أن شاء مؤرخًا أن ولو
النهضة، غمرتا اللتين الكبيرتين النزعتين لإيضاح يكفي ما منهما له لكان ودافينشي

المتساوقة. أو المتناقضة النزعات ولتمييز عنها مفيد تاريخ ولإخراج
في سواء الآن الأدباء جميع يمت كما الوسطى، القرون إلى يمت أرازموس كان فقد
القارئ ويعرف قسيسًا، ذلك بعد صار ثم راهباً ونشأ دير في تعلم إذ الغرب، في أم الشرق
إنها أي الدين، ورجال الأديرة على مقصورة الوسطى القرون طوال كانت الثقافة أن
رجال يكن ولم القدماء، والبابليين المصريين مثل القديمة الأمم في عليه كانت ما إلى رجعت
اشتغل ثم الأساقفة، لأحد أرازموسسكرتيراً وتعين العادات، هذه من تخلصوا قد النهضة
عليها يعلق وكان للطبع، تجهيزًا والإغريقية اللاتينية القديمة الكتب بتحرير ذلك بعد

بالشروح.
الألماني المصلح «لوثر» فقسها التي البيضة حضن أرازموس إن المألوفة الأقوال ومن
القسوس جهل وعن الديورة، في الفضائح عن يؤلفه كان بما وذلك البروتستنتية، وزعيم
في عاما الحنق وجد لوثر جاء إذا حتى ذلك، ونحو الرهبان سخافات وعن وتعصبهم،
أرازموس من وكل والكهان، البابا على دعوته بينهم يعمم أن فاستطاع الجماهير، قلوب

الدينية. الديمقراطية إلى داعية حقيقته في هو ولوثر
اختاره الذي والموضوع القديمة، الكتب عالم هو أرازموس فيه عاش الذي فالعلم
لأرازموس يزال ولا ويسلي، يلهي أسلوب في الأخلاق وتقويم الديني، الإصلاح هو للتأليف

لهمومه. وتهتم طريقته على وتعيش الثقافة بصلة إليه تنتمي سلالة
كتاباً يقرأ لم أيضًا ولعله كتاباً، يؤلف لم الذي دافينشي طراز فهو الثاني الطراز أما
الرياضيات ويبحث وينحت يرسم ذلك، عدا فيما الثقافة موسوعي كان ولكنه قديمًا،
ومدافع، حربية دبابات واخترع الماء، بتيار رحاها تدور طواحين اخترع فقد ويخترع،
خرق في وفكر للسفن، البخار قوة يستعمل أن وحاول يؤلف، وكيف البارود عن وبحث
طيارة واخترع الإنسان، في الدموية الدورة نظام إلى يهتدي أن وأوشك الجبال، تحت نفق
تلاميذه، أحد منها أصيب أن بعد الخطرة المحاولة هذه عن كف ثم بالفعل وجربها

38



الأدب ورجل العلم رجل

قبل واهتدى وبحث فقاريات، وغير فقاريات إلى الحيوانية المملكة يقسم أن واستطاع
الأرض. حركة إلى «كوبرنيكوس»

والتاريخ والكتب، الأدب رجل أحدهما النهضة: لرجال بارزان طرازان هما هذان
قليلاً إلا يقرأ لا الذي العلم رجل والآخر الماضي، إلى والنظر والوعظ والقصص، والسمر
وإن الاثنين، إلى حاجة في بالطبع والعالم الاختراع، في دائب وهو المستقبل، إلى إلا ينظر ولا

الآداب. رجل يبالون مما ا جدٍّ أكثر العلم رجل سيبالون المستقبل أبناء كان

39





هوبز مادية إلى بيكون موضوعية من

وكلاهما بيكون باسم يعرف كلاهما رجلان، للذهن مثل الأوروبية النهضة ذكرنا إذا
هو والثاني .١٢٩٤ في وهلك ١٢١٤ في ولد الذي بيكون» «روجر هو الأول إنجليزي:

.١٦٢٦ في وهلك ١٥٦١ في ولد الذي بيكون» «فرانسيس
في اشتراكًا أو النزعة في تشابهًا نجد الاثنين بين يفصل الذي الطويل الزمن ومع
عن يزيد لا فقط توهمًا الاتصال هذا كان وقد بينهما، الذهني الاتصال يوهمنا الطريقة
عرف قد الثاني بيكون أن الحديثة التاريخية الأبحاث من اتضح ولكن والظن، الرجم
الثقافة بتسلسل يؤمنون الذين وأولئك «جلبرت». استاذه على مؤلفاته وقرأ الأول، سميه
أن يحدث قلما فإنه التسلسل، هذا في نظريتهم يؤيد جديدًا دليلاً الاتصال هذا في يجدون
ننظر أن علينا وجب الاشتراك هذا مثل وجدنا فإذا اختراع، أو اكتشاف في اثنان يشترك

والشبهة. الريبة نظرة إليه
الذهن أصابت التي الثورة تلك إلى نقصد الأوروبية النهضة عن نتكلم عندما ونحن
هل المؤلم: السؤال هذا يتساءل وأخذ ثقافته، في السير متابعة عن فجأة فوقف الأوروبي

سيئة؟ أم حسنة الدرس في أتبعها التي الطريقة
الشك فإن والعلماء، الأدباء من النهضة رجال أذهان شغل الذي الموضوع هو هذا
ويصرحون المعارف من يدرسونه ما قيمة من ينتقصون فشرعوا أذهانهم على فشى
وأنه مخطئة، طريقة هي الصغر منذ ألفوها التي المعارف جمع طريقة بأن لأنفسهم

جديدة. طريقة ابتكار يجب
أساس بل النهضة، أساس هي التي الجديدة، الطريقة في الكلام نبسط أن وقبل
عليها ثار التي القديمة الطريقة تلك مختصرة كلمة في نشرح أن يجب الحديثة، الثقافة

النهضة. رجال



النهضة هي ما

عبث فهو ذلك عدا وما فقط، والدين الدين خدمة والمعارف العلوم غاية كانت فقد
علم حتى الدين، من الاستقلال إلى نواحيها من ناحية في النهضة اتجهت وإذن كفر، أو
استقلالاً العلم لهذا يطلب كان الذي شخص«ميكافلي» في عنه يدافع من له ظهر السياسة
إن نقول أن يمكن وإذن الأخلاق، أو للدين فيه الباحث يخضع فلا نزاهة في يبحث كي

الدين. سلطان من الاستقلال كان النهضة بداية في والعلماء الأدباء به قام واجب أول
الذهني والمنطق الفلسفي الرجم عن الإقلاع هي النهضة إليها اتجهت أخرى وناحية
الموضوع يبحث أن الوسطى القرون علماء من العالم عند المألوف كان فقد التجربة، إلى
بالفلسفة يرجم فهو مضاربة، بذهنه يضارب وكأنه فلسفيٍّا، بحثاً درسه يتناول الذي
فقاموا الطريقة هذه خطأ رأوا النهضة رجال ولكن بالأسباب، النتائج يصل أن ويحاول

التجربة. إلى يدعون
ومن كثيرين، أناس أيدي وعلى مختلفة ظروف في نجربه حتى بشيء نؤمن ألا فيجب
على العلم ثورة الحديث، تعبيرها وفي ما، حد إلى كانت النهضة إن نقول: أن يمكن هنا

الفلسفي. المنطقي التفكير على التجربة ثورة أو الفلسفة.
الأندلس عرب من الأوروبيون اكتسبها جديدة حركة النزعتين هاتين إلى نجد ثم
غريب بنوع العرب اشتغل فقد الحياة، إكسير عن والبحث المعادن تحويل في الرغبة هي
الوقت في الأبدية الحياة عن يتكلمون فصاروا بالكيمياء، الغيبيات فيه مزجوا المعارف من
الغيبيات من العلوم أبعد الآن والكيمياء ذهب، الرصاصإلى تحويل عن فيه يتكلمون الذي
بهذه نرجع أن نستطيع وقد العربية، الأندلسية التربة تلك في نبتت الأصلية بذرتها ولكن
الخلود، صفات إليه ونسبوا الذهب شأن من أكبروا الذين القدماء المصريين إلى البذرة
روح أفشى الذي للمعادن التحويل وهو المصري، العلم أو مصر معناها كيمياء وكلمة

العلماء. بين التجربة
الإنجليزيين العالمين هذين حياة في الآن ننظر أن يجب المختصرة المقدمة هذه وبعد
موئل الدير كان إذ وقته، في العلماء معظم مثل انجليزيٍّا، راهباً بيكون روجر كان فقد
الرياضيات درس يبرر كان هذا بيكون أن العصر روح على القارئ يدل ومما الثقافة،
وليس الوسطى القرون رجال من يعد الناحية هذه من وهو الدين، فهم على تساعد بأنها
وليس الدين، خدمة هي الإنسانية المعارف من الغاية أن يظن كان إذ النهضة، رجال من

.١٤٥٣ سنة هو النهضة لبداية الرسمي والتاريخ ١٢٩٤ في مات فقد منه، غريبًا هذا
بملاحظة المعارف جمع إلى دعوته في فتنحصر النهضة بها خدم التي الناحية أما
موضوع في فكرنا إذا إننا فيقول: الذهن ينتقص كان ثم الكتب، من جمعها دون الطبيعة

42



هوبز مادية إلى بيكون موضوعية من

النتيجة هذه نمتحن أن بعد إلا إليها وصلنا التي بالنتيجة نثق ولا ذهننا، نأتمن ألا فيجب
المجرد التفكير بين أو اليد، وقياس الذهن قياس بين افتراق هناك هل لنرى بالتجربة،

العلمية. والتجربة
الوقت ذلك في العرب علماء كان وقد العربية، اللغة درس إلى الأوروبيين يدعو كان ثم
بالغيبيات، مزجوها التي الكيمياء عن تكلموا عندما التجربة، نحو قلنا، كما اتجهوا، قد
كانوا عندما بالكفر مصر في المجددون يتهم كان كما الدعوة لهذه بالهرطقة اتهم وقد

التثقيف. في الأوروبية الطريقة إلى يدعون
كلامًا نرى المؤلفات هذه وفي مؤلفاته، البابا وجمد سنة، ١٤ بيكون روجر حبس وقد
البخار، بقوة الماء في تجري سفن عن الوسطى القرون ظلمات من الخارج هذا من غريباً
أجلها من اتهم أخرى أشياء وعن والمكروسكوب، التلسكوب مثل وتصغر تكبر آلات وعن

بالسحر.
مؤلفات جملة قرأ قد ١٤٩٢ سنة أمريكا اكتشف الذي «كولمبوس» أن نذكر أن ويجب
هذا من مقتبسات كولمبوس قرأه فيما ووجد الاكتشاف، هذا إليه أوحت التي هي كانت
نقتبسها التي التالية الكلمات وهذه يبلغها، لم وأن النهضة إلى أومأ الذي الإنجليزي المفكر
القرن منتصف حوالي أوروبا في يخلقه أن حاول الذي الجديد الروح على تدل أقواله من

عشر: الثالث

مبدأ حياتي، له أرصدت الذي المبدأ يعتنقون سوف البشر أن أعتقد «إني
إذ الأحرار، مذهب هو البحث لأن البدهيات؛ من البحث، أي كان، لو كما البحث
ونعود ونتشجع نخطئ أن في حقنا وعلى للتجربة الفرصة إتاحة على ينطوي
نجرب، ودائمًا ونجرب سنجرب البشري الروح في العلميين ونحن التجربة، إلى
ومتاعبه البحث آلام ومع والأخطاء، المحاولات مع القادمة القرون في وعلينا
نرسم حتى الحكومات، ونظم النقود نظم وفي والعادات القوانين في نجرب أن
نسير ثم … أفلاكها إلى الكواكب اهتدت كما البشرية، أبعادنا إلى الوحيد الطريق

والقصد». والنظام الاتحاد نحو عظيم إنشائي بحافز وفاق في معًا

احترفها، التي الحرفة من نرى كما وتطور تغير قد الزمن كان الثاني بيكون ظهر لما
إلى الدير من العلم انتقل وهكذا راهباً، كان الأول بيكون بينما وسياسيٍّا محاميٍّا كان إذ

والكتب. المدرسة

43



النهضة هي ما

عشر، الثالث القرن في شيء كل يغمر المقدمة في كان الدين أن الانتقال هذا ومعنى
يحترفها الدين غير جديدة حرف هناك وأصبحت عشر السادس القرن في تراجع ولكنه
وهي الأولى، نزعته في بولغ قد الأول بيكون سوى الثاني بيكون وليس والخاصة، العلماء

السابق. سميه يجده لم قبولاً عصره في وجد وقد التجربة، على الاعتماد
المعارف بها تتقدم أن يمكن التي الطرق في كتابين ١٦٠٥ في الثاني بيكون ألف
الاعتماد وإلى المعارف لهذه الأساس باعتبارها التجربة ضرورة إلى فيهما دعا البشرية،
عينيه، نصب وضعها التي الغاية على تدلك منه كلمات وإليك الكتب، دون الطبيعة على

مثلاً: يقول فهو

ومفسرها». الطبيعة خادم «الإنسان

يقول: ثم

قيمتها لها كثيرة أسرار الطبيعة جوف في يزال لا أنه على تدل أدلة عدة «هناك
خيالنا عن بعيدة وهي الآن، نحن نعرفه مما قرابة أو شبه لها وليس العظمى،

بعد». كنهها على نقف لم

الطب: انتقاد في يقول ثم

المفيدة الطريقة تلك استعمال عن كفوا قد الأطباء أن كيف نلاحظ أن هنا «ولنا
كان حيث ودقة بجد الخاصة العلاجات يدون كان حين يتبعها أبقراط كان التي
الآن نجده الطبية للتقريرات التدوين وهذا …» المرضوظروفة». طبيعة يصف
والتمييز». البحث هضمها قد منظمة مجموعة إيجاد حيث من وخاصة ناقصًا

التجارب جمع ثم التجربة، على الاعتماد يريد أنه للقارئ يتضح المقتبسات هذه فمن
سليمان» «بيت اسم عليها أطلق كلية إيجاد اقترح وقد النتائج، لاستخراج وتدوينها
لهذه وأفران وأجهزة آلات الكلية وبهذه والتجارب، للدرس العلماء طوائف فيها تجمع
الأمم إلى يرحلوا لكي الضرورية النفقات مع طويلة إجازات فيها المشتغلون ويمنح الغاية،

معارفهم. يزيد ما بالمشاهدة منها ويجمعوا الأخرى،
التجربة إلى لدعوته بيكون روجر يقوله كان ما تشبه أقوالاً مؤلفاته جميع في نجد ثم
نشدها التي للغاية رمزًا حياته ختام في نرى وأخيراً المنطقي، القياس من بدلاً المباشرة

44



هوبز مادية إلى بيكون موضوعية من

منع في البرودة أثر يرى كي بالثلج ميتاً طائرًا يحشو وقف لأنه بالإنفلونزا؛ أصيب إنه إذ
العفونة.

هذه من الآن نفهمه الذي بالمعنى عالًما، الثاني بيكون ولا الأول بيكون من كل وليس
المذهب إلى يدعو فكلاهما التجربة، وهي العلمية الطريقة إلى يدعوان كانا ولكنهما الكلمة،

عملية. تجارب في يتخصص لم إنه أي: «عملياً» أحدهما يكن لم ولكن العلمي
التفكير إلى الإغريقي الفلسفي التفكير من أوروبا نقل إنه بيكون فرنسيس وميزة
يضع كان الإغريقي الفيلسوف لأن ا؛ جدٍّ عظيم الاثنين بين والفرق التجريبي، العلمي
في أن يعتقد كان كأنه المذهب، هذا توافق أي: توافقه، التي الحقائق يجمع ثم المذهب
يعتمد العلمي التفكير ولكن الأشياء، دراسة قبل بها التسليم يجب ومبادئ أصولاً الكون
التجارب من يستنتج ثم الاختبارات من التجربة يقابل ما أو التجربة، على وفقط، أولاً،
حتى المادية (١٥٨٨–١٦٧٩) هوبز فلسفة في الأسلوب هذا تبلور وقد وأصولاً، مبادئ

وحركتها. المادة على الفلسفة قصرموضوع
ومن المشاهدة، على يعتمدوا ولم التفكير على اعتمدوا الإغريق إن نقول: أخرى وبكلمة
اورجانوم» «نوفوم بيكون وكتاب محضة، ذهنية حركة لأنه بالمنطق؛ الكبيرة عنايتهم هنا
حتى ولكن نعاين، مما أكثر نفهم لن وإننا التجربة، إلى دعوة هو الجديدة» «الوسيلة أو
نصل أن قبل والتجربة المعاينة نعيد أن يجب إذ الاستنتاج، إلى نثب ألاَّ يجب المعاينة بعد

وضرر. فعقم والتجربة المشاهدة عن بعيدون ونحن المنطق اجترار أما الاستنتاج، إلى
السيكولوجي الخطأ إلى التنبيه هو هذا كتابه في بيكون إليه التفت ما أحسن ومن
إلى الاجتماعية المقاييس بل البشري المنطق نقل وهو وقبله، عصره في الشائع التفكير في
لأن دوائر؛ في منتظم الكون أن ظنوا إنهم حتى الإغريق، فيه وقع ما هو وهذا الطبيعة،

دوائر. في يسير أن فيجب كاملاً الكون دام وما الكامل، الشكل هي الدائرة
التباسات كلماتها تتحمل لا بحيث للتفكير خاصة لغة ايجاد إلىضرورة التفت وكذلك
إذ أوروبا، في العلميون إليه انتهى ما هو وهذا الكتاب، بين أو العامة بين الدارجة اللغة
بل بينهم، الكلام لغات اختلفت مهما عليها يتعارفون للعلوم خاصة كلمات يتخذون إنهم
كلمات من علمي معنى استقطار في كبيرة مشقة نجد حيث مصر في إليه نحتاج ما هذا

الخ. الكظم بمعنى والكبت الاحساس، بمعنى الشعور كقولنا: مشتبهات،
واستغراضاتنا. أهوائنا من نتجرد أن أيضًا بيكون نصح هذا كتابه وفى

العقائد. من عائق بلا حرة تنطلق حتى الدين من الفلسفة تتلخص بأن نصح وأخيراً

45



النهضة هي ما

لأن والتجربة؛ للاختبار مَعْمَل له يكن ولم مخترعًا، أو مكتشفًا ذلك مع بيكون يكن ولم
المناهج ورسم الخطط وضع مهمة كانت وإنما الاختراع، أو الاكتشاف مهمة تكن لم مهمته

والاختراع. الاكتشاف إلى للوصول
والفلسفة، والتأمل والمكتبة الكرسي دراسة إنه حيث من العلم نبحث لا بأن وذلك
نزيد بالصناعة لأننا الصناعة؛ في عملية نتيجة إلى منه نقصد بحيث العلم ندرس وإنما
من إليه تؤدي بما وتعرف تكشف الحقائق «إن يقول: ولذلك للبشر؛ والرفاهية الثراء
الإنسان، حظ تحسن أن النهاية في يعني هذا وقولنا المنطق، مع تتفق لأنها وليس عمل

واحد». شيء كلاهما الإنسان عقل وتحسين
البشري؛ الرقي في بها ننتفع إننا حيث من إلا لها قيمة لا معارفنا أن هذا ومعنى
للاختراع وليس المجرد للتفكير عقولهم استخدموا لأنهم الإغريق فلاسفة على حمل ولذلك
المنطق في وكتابه متعوس، «سوفسطائي إنه «أرسطوطاليس» عن يقول فهو والاكتشاف،

واهٍ». أساس على يبنيه الذي العنكبوت نسيج هي وغيبياته الجنون، في كتاب هو
زائف». أبله غيبي «مفكر إنه «أفلاطون»: عن ويقول

من «دعونا قولنا: في يلخصان اللذين والاتجاه النزعة من أكثر هنا نجد ولسنا
وإلى والمصنع، الورشة إلى واخرجوا الكتب، بين المكتبة في التفكير من دعونا القدماء،

للبشر». والرفاهية الخير زيادة في تعرفونه ما استخدموا واخترعوا، جربوا الطبيعة،

46



الفلسفي الشك داعية

العلمي للتفكير المنهج وضع قد الإنجليزي بيكون» «فرنسيس إن نقول أن نستطيع
المنهج وضع فقد (١٥٩٦–١٦٥٠) الفرنسي «ديكارت» أما التجربة، شأن من بالإكبار
لو كما نعالجه أن بعد إلا بشيء نسلم لا حتى الشك، شأن من بالإكبار الفلسفي للتفكير

«إقليدس». نظريات من نظرية أو مسألة كان
هي: ديكارت عند السليم التفكير وقواعد

استغراض. أو تعجل بلا كذلك أجده لم ما شيء بصحة اعترف لا (١)
حدة. على منها كل وحل أجزاء، إلى الصعوبة تجزئة (٢)

الانتقال ثم فهمها، يسهل التي البسيطة الأشياء من ابتداء بالترتيب التأمل ثم (٣)
الصعبة. الأشياء إلى خطوة بعد خطوة

شيئاً. أترك لم أني أثق بحيث والتعميم الإحاطة (٤)

الفرق هنا ولكن إقليدس، نظريات في التدليل تطابق بل تشبه الأربع القواعد وهذه
عقلي ديكارت عند البرهان لأن التفكيري؛ ديكارت وبين التجريبي بيكون بين الأساسي
بيكون عند البرهان ولكن الخطأ، يمنع بما البراهين هذه يحوط منهجه إن قلنا مهما
هو وهذا نفكر، مما أكثر نجرب أن يجب أي: بالعقل، يجري كما باليد يجري تجريبي،
الفلسفة، مدرسة وليست العلم مدرسة هي إذ عام، وجه على الإنجليزية المدرسة منهج
يقول خطاباً «هنتر» إلى أرسل الجدري لقاح إلى اهتدى الذي الطبيب «جينر» أن حدث فقد

جرب». ولكن ترتأي «لا بقوله: هنتر عليه فرد «… أن أرتأي «أنا فيه:
الخطأ من واحترس بعقلك، وفكر وتأمل، كرسيك، على «أقعد يقول: ديكارت منطق

ذكرت». التي الأربع بالقواعد



النهضة هي ما

ثم حواسك، بسائر وافحص بعينيك وشاهد «انهض، يقول: بيكون منطق ولكن
بيديك». جرب

من النفور حيث من ديكارت منطق من العلمية التجريبية الأبحاث انتفعت وقد
حضارة ولكن عنها، يفحص لم التي الفروض أو العقائد أو الأقوال بصحة التسليم

معًا. واليد بالعقل التفكير أو التجربة أي البيكوني، المنهج ثمرة هي القائمة أوروبا
وليس الفلسفة، إلى ينزع بأنه القول صحة لنا تتأكد ديكارت مؤلفات نتعمق وعندما

هي: التفكير من أنواع ثلاثة هناك إن مثلاً: يقول فإنه العلم، إلى

.٥ من أكبر ٦ الرياضة: بديهيات مثل اللدني: أو الأصلي التفكير (١)
عاد ولكنه التفكير، هذا قيمة في هو شك وقد الحواس: من الاستنتاجي التفكير (٢)
إنه مع موجود المنزل هذا إن مثلا: قلت فإذا سليمًا، يكون أن يجب التفكير هذا إن فقال
المنزل هذا بها أعاين التي الحواس لي خلق الذي الله يكون الحال هذه ففي موجود، غير

معقول. غير وهذا غشني، قد
الخ. بالجن كالإيمان الخرافي: أو الكاذب التفكير (٣)

شروط يضع ولذلك العلمي؛ الامتحان بمثابة تكون تكاد ديكارت عند الأولى والحقيقة
منظم. شك أو منهجي شك إنه أي الخطأ. من الواقية الشك هذا

هونفسه حاول التي الوسطى، القرون تراث الغيبيات، من كثير ديكارت تفكير وفي
هي: ثلاثة الكائنات إن قوله: مثلاً اعتبر المنطق. من شيئاً يكسبها أو يصفيها أن بمنهجه

وثيق غير اتصالاً متصلة وهي تفكر، التي الإنسان نفس مثل مخلوقة: أرواح (١)
بالأجسام.

المسيحية. رب بالطبع عنده وهو الله هو مخلوق: غير روح (٢)
عن خارجة وهي وزماناً، مكاناً التحيز خاصة لها مادية: مخلوقة أجسام (٣)
ثم مخلوق» و«غير «مخلوق» على الإدمان هذا بل التقسيم، وهذا منه، مستقلة تفكيرنا
وجد وقد الوسطى، القرون أيام الدير في الرهبان تفكير بعض هو و«مادة» «روح»
=» النفس مادة» =» الجسم يحرك كيف يفهم أن حاول عندما مأزق في نفسه ديكارت

… روح»

ولذلك عقيمة؛ فلسفية محاولاته لأن سيكلوجية؛ صعوبات هي ديكارت وصعوبات
والروح. المادة بين بالفصل نفسه ربك أن بعد المعرفة تفسير يستطع لم

48



الفلسفي الشك داعية

وليس الفلسفة، إلى ينزع بأنه القول صحة لنا تتأكد ديكارت مؤلفات نتعمق وعندما
العلم. إلى

التجريبي بيكون ومنهج التفكيري، ديكارت منهج بين الفرق في الوضوح نزيد وكي
الله: إثبات في اتبعه الذي بالأسلوب مثلاً نضرب

وأنا خلقني، الذي وهو محدود، غير أبدي كامل كائن الله «إن يقول: ديكارت فإن (١)
ومكاناً». زماناً محدود غير كائناً أخترع أن أستطيع لا ولذلك محدود؛

أنا ولست الخارج، من جاءتني قد المعرفة فهذه مني أكمل شيئاً أعرف كنت إذا (٢)
الله. هو كامل كائن من جاءتني أصلها،

الله. نجد أن والوضوح الصفاء على بالاعتماد يمكن إنه (٣)

كما المشكلة يعالج الكرسي على القاعد المفكر منهج هو ديكارت منهج أن نجد فهنا
به. خاصة فقط سيكلوجية كانت لو

كما جميعها الأديان ببحث يطالبنا المشكلة هذه في التجريبي بيكون منهج ولكن
عن البحث ثم والحديثة، القديمة الأمم جميع عند بالله الخاصة والفكرة الإنسان، عرفها
على نعتمد إننا أي: العصري، الإيمان إلى نصل أن إلى العقائد سلسلة في التطور حلقات
التفكير على نعتمد أن من بدلاً باليد التجربة مقام هنا يقومان اللذين والاختبار المشاهدة

كراسينا. على قعود ونحن المجرد،
الروح أو والمادة، العقل بين ديكارت أقامه الذي بالفصل الأوروبي التفكير أوذي وقد
زاد قد المنظم الشك سبيل عن اليقين إلى الوصول يحاول وهو ديكارت ولكن والجسم،
إلى أوروبا احتاجت وقد الوسطى، القرون ثقافة أي: التقليدية، الثقافة وحطم الشكوك
والنفس، العقل أي: الروح، يجعل جديدًا اتزاناً تحقق كي (١٦٣٢–١٦٧٧) سبينوزا
بين فلسفته ووحدت ديكارت سبينوزا ناقض فقد والجسم، المادة خواص من خاصة
استطعنا إذا إلا صحيحة تكون لا الفلسفة أن ديكارت مع اتفق ولكنه والعقل، المادة

… بالرياضيات حقائقها عن التعبير

49





الآدابالأوروبية العربيفي الأدب أثر

ترجع النهضة، عصر في أوروبا في شاعت التي العلمية النزعة أن بها، المسلم الحقائق من
إلى الخسيسة المعادن لتحويل العرب يجريها كان التي الكيمائية التجارب إلى أصولها

الحديث. العلمي» «للمنهج الخميرة أو البذرة بمثابة كانت التجارب تلك أن إذ ذهب،
أن نستطيع فهل الحديث، العلم على كبيراً فضلاً للعرب أن الأوروبيون يرى ولذلك
بعيد العربي الأدب أن أوروبا في السائد الرأي الغربي؟ الأدب على كذلك فضلاً لهم ننسب
أن الأوروبي الأدب قراء من ألف من واحد ببال يخطر لا وقد الغربي، الأدب عن البعد كل
إلى أصوله ترجع الغربي الأدب أن الأذهان، في استقر فقد العربي، بالأدب علاقة الأدب لهذا
أصلاً العربي الأدب في يرى والباحثين المستشرقين من وقليل والإغريقي، اللاتيني الأدبين
اللغة أستاذ «جيب» المستشرق جميعًا أبرزهم ولعل الحديثة، الأوروبية الآداب أصول من

الإسلام». «تراث كتابه من السطور هذه له نلخص الذي لندن بجامعة العربية
جنوب في الغزلي الشعر من جديد طراز فجأة ظهر عشر الحادي القرن آخر «في
من النوع لهذا يكن ولم ومعانيه، أسلوبه وفي موضوعه في جديدًا طرازًا كان فرنسا،
إذ ا، جدٍّ قويٍّا شبهًا الأندلسي الشعر يشبه وهو القديم: الفرنسي الأدب في أساس الشعر
الغزل على موضوعاتها تدور التي الغنائية الأندلسية والأزجال الموشحات من ضرب هو

العذري. والحب
الشعر إلى الجديد، الفرنسي الشعر من الضرب هذا نرد أن إذن المعقول من «أليس
الشعر هذا عليها يدور التي العذري» «الحب نظرية أن علمنا إذا وخاصة الأندلسي، العربي

والإغريقي؟». اللاتيني الأدبين في أصل لها ليس الجنوبي، الفرنسي
يدع لا قويٍّا تدليلاً إليه أشرنا الذي الكتاب في الرأي هذا على جيب المستر دلل لقد

صحته. في للشك مجالاً



النهضة هي ما

قويٍّا تأثرًا تأثر أيضًا الإيطالي الشعر ولكن الفرنسي، الشعر على مقصورًا الأمر ليس
الألماني. الثاني» «فريدريك عهد في وخاصة صقلية، في العربي بالشعر

الأمر ولكن العربي، بالشعر كثيراً أو قليلاً تأثر قد الأوروبي الشعر أن في يشك وقد
النثر إلى أصوله من كثير في يرجع أوروبا في الوسطى القرون نثر أن هو فيه شك لا الذي
الخاصة يخاطب جامدًا، صارمًا أدباً الوسطى القرون في التقليدي الأدب كان فقد العربي،
الخيالي الأدب من الضرب ذلك إلى العامة الحاجة كانت هنا ومن العامة، لأفهام ينزل ولا
بعض أوروبا إلى نقلت فلما والعقل، بالمنطق يعنى مما أكثر الحواس بإشباع يعنى الذي
إليها، وما البحري السندباد كقصة الخرافية القصص وبعض المغزى، ذات «الحكايات»
الخميرة بمثابة فأصبحت شديدًا، إقبالاً عليها وأقبل المنشودة، حاجته الشعب فيها وجد
ذاعت ثم ومن مكانه، القديم التقليدي الأدب ينازع أخذ الذي الجديد «الخيالي» للأدب
أن لوجدنا القصص، هذه عن فحصنا ولو عظيمًا، ذيوعًا الرومانتية الخيالية القصص
وهو «القاسم» بطلها يسمى فرنسية قصة وهناك بحت، عربي أصل إلى يرجع منها كثيراً

فيه. شك لا عربي اسم
كانت الوسطى القرون في الأوروبي الأدب في الشعبية التيارات أن هذا من يتضح
بطبيعتهما كانا اللذين والإغريقى اللاتيني الأدبين إلى منها الشرقي الأدب روح إلى أقرب
الزاهية والألوان الخيال إلى ينزع جملته في الشرقي الأدب أن ذلك الأرستقراطية، إلى أميل
تأثر، أشد بأدبه وتأثرت روحه، استلهمت بالشرق احتكت كلما أوروبا فكانت الجذابة،
من التقليدي الأدب يزحزح كاد حتى وترعرع أوروبا في الجديد الخيالي الأدب فتأصل

مكانه.
درس إلى أوروبا نزعت العلمية، النهضة بدأت فلما الوسطى، القرون في هذا حدث
هي القديم الإغريقي الأدب مقاييس وأصبحت الشرق، فأهملت الإغريقية، الحضارة
على الأدب في القديمة التقليدية النزعة تغلبت ثم ومن النهضة، عصر في أوروبا في السائدة
شعبية نزعة وهي الجديدة، الخيالية النزعة أن غير الزمن بعض الجديدة الخيالية النزعة
القصة وهذه آخر، إلى حين من الظهور تحاول كانت ولكنها تمامًا، تخمد لم خالصة،
السابع القرن في فشت التي الإنجليزية، والدراما الألمانية، والفولكلور الفرنسية، الرومانتية
النهضة حاولت والتي الوسطى، القرون في بدأت التي الخيالية النزعة آثار من كانت عشر،

الخيالي. للأدب النصر فتم عشر، الثامن القرن كان ثم تفلح، فلم تقتلها أن العلمية
النصر، هذا على عامل أقوى —١٧٠٤ ترجمتسنة التى — ليلة كانتقصصألف وقد

قصصهم. في يقلدونها الكتاب وراح شديد شعف في قراءتها على الجماهير أقبلت فقد

52



الأوروبية الآداب في العربي الأدب أثر

القرن في الفرنسي والأدب الإنجليزي الأدب حالة إلى ليلة ألف كتاب نجاح ويرجع
الكتاب يكن لم القراء من جديدًا جمهورًا أنشأ قد القراءة انتشار فإن عشر، الثامن
جديدة؛ وحاجات مطالب له كانت الجديد الجمهور وهذا قبل، من حساباً له يحسبون

حاجاته. واشباع أرضاءه يحاولون الكتاب فأخذ
فلا الجمهور حاجات معرفة إلى طريقهم يتحسسون شديدة، حيرة في كانوا ولكنهم
الغربي الجمهور إقبال الكتاب ورأى ليلة، ألف قصص ظهرت فلما إليها، يصلون يكادون
يقفون لعلهم يدرسونها وأخذوا الجديدة الظاهرة لهذه تنبهوا الشديد، الإقبال ذلك عليها
طول بعد لهم فتبين الطارئ، الشرقي الأثر بذلك الأوروبي الجمهور شغف في السر على
إنها إلا الكامل، الفني العمل مقومات تنقصها وإن وليلة، ليلة ألف قصص أن التمحيص
المجازفة روح هي القصص، في الجماهير تحبب التي الخواص أهم من بخاصة تنفرد
كانت هنا ومن قصصهم، في الجديد العنصر هذا إدخال على الكتاب فعمل والاقتحام،
لولا تظهر كانت ما التي القصص من إليها وما جوليفر، وأسفار كروزو، روبنسن قصة

ليلة. ألف قصص
العربية بالآداب كبير حد إلى الألماني الأدب تأثر فقد عشر التاسع القرن في أما
مزجها التي قصصه من كثير في الشرق روح يستلهم «جوته» وكان والهندية، والفارسية
تخل لم اللاذعة، سخريته من الشرقي الأدب يسلم لم الذي و«هيني» الشرقي، بالخيال

الشرق. روح من الغنائية قصائده
ألمانيا من وامتدادها الشرقي، الأدب نحو النزعة اشتداد يتوقع «شوبنهور» كان وقد
الفرنسية الآداب وقفت فقد حسبانه، في يكن لم ما حدث ولكن وإنجلترا، فرنسا إلى
عن فجأة تحول الغربي العقل أن ذلك عليها، فقضت الحركة، تلك وجه في والإنجليزية
جديدة، سياسية أفكار من وقتئذ ظهر وما الجدد، فلاسفته إلى عنه انصرف فقد الشرق،
نحو بالالتفات له تسمح حالة في يكن فلم سريع، صناعي وتطور جديدة، ومخترعات

دراسته. على الانكباب عن فضلاً الشرق
الحلم هذا فتحطم عالميٍّا، إنسانيٍّا أدباً الألماني الأدب بجعل يحلم «جوته» كان وقد
تجاهل يمكننا لا ذلك ومع الوطنية، النعرة واشتداد القومية الحركات بظهور الجميل

العصور. جميع في الغربية الآداب من الشرقي الأدب مكان
لم الشرقي الأدب أن لاحظنا إذا ولكننا ضيئل، مكان أنه وهلة لأول لنا يظهر وقد
أثر من له كان ما مبلغ أدركنا أوروبا، في الجديدة الأدبية للنزعات الخميرة بمثابة إلا يكن

53



النهضة هي ما

بالغرب اتصل كلما كان الشرق إن نقول أن ويكفي وتوجيهه، الغربي الأدب تكييف في
القديم. التقليدي الأدب كابوس من وتخليصه القيود، من الغربي الخيال تحرير على عمل
ويسر، سهولة في إدراكه يمكن ملموسًا عاديٍّا أثرًا ليس الغرب في الغربي الأدب فأثر
نماذج الغرب إلى ينقل لم الأمر حقيقة في لأنه التعبير؛ هذا صح إن معنوي، أثر هو وإنما
وغاياته الأدب بواعث في أثره فكان الشرق، روح إليه نقل وإنما معينة، أدبية أساليب أو
عن يأخذ لم الغرب أن نذكر أن يجب ثم الظاهرة، وأشكاله أساليبه في كان مما أكثر
في موجودة كانت البذور فإن قبل، من عهد بها له يكن لم جديدة أدبية نزعات الشرق
الخيالي الروح فكان وتترعرع، تنمو حتى يحفزها حافز إلى حاجة في كانت ولكنها الغرب،
الأدب عناصر بين يميز أن الباحث على يصعب هنا ومن المنشود، الحافز هو الشرقي
اندمجت قد العناصر تلك لأن العصور؛ مختلف في الغربي الأدب على طرأت التي العربي

فغمرتها. المحلية الألوان عليها وطغت ا، تامٍّ اندماجًا الغربية الآداب في

54



العلمية النزعة العربأصل

في ازدهرت التي وهي وإشبيلية، وقرطبة طليطلة جامعات هي أوروبا في الجامعات أقدم
دينية جامعات بعدها المسيحية أوروبا في ظهرت التي الجامعات أقدم كان ثم العرب، أيام
إيطاليا في ومونبيلييه وبولونيا سالرنو في المدارس وكانت وأكسفورد، باريس في أنشئت

العربية. للثقافة ثغورًا وفرنسا
العرب فنقلها آدابها، دون الإغريق بعلوم عنيت أنها العربية الثقافة ميزات من وكان
يختلط لم تجريبيٍّا علمًا فجعلوها المصرية الكيمياء أخذوا فقد فيها، ونقحوا عليها وزادوا
فيها، برعوا فقد والميكانيات والبصريات والفلك الطب أما تاريخهم، أواخر في إلاَّ بالصوفية
الهندية. الأرقام أخذوا كما الرياضة في فاستعملوه بالبلاغة، الممزوج الهندي الجبر وأخذوا
في وثقافتهم الإغريق أدب يسايرها كان وقد الأوروبية، النهضة أصل هي العلوم وهذه
كانت العلوم هذه بينما أوروبا تؤخر كانت الثقافة هذه ولكن إليهما، وما والمنطق الفلسفة
الحركتين، هاتين يراقب عشر الثاني القرن في بيكون» «روجر نرى ولكن لتقدمها، تعمل
كان «لو فيقول: العرب، من التجريبية العلوم وحركة الإغريق من والفلسفة الأدب حركة
يؤدي لا درسها لأن أرسطوطاليس؛ ألفها التي الكتب جميع لأحرقت أشاء ما أفعل أن لي

الجهل». غير ينتج ولا الوقت ضياع إلى إلا
جامعة في يدرس وكان عشر، الثالث القرن خلال ومات بيكون، روجر ولد وقد
والطريقة الفلسفي، التفكير طريقة الإغريقية، الطريقة بين الفرق لنا يمثل وهو أكسفورد،
هذه ننقل ونحن الكيماوية، بتجاربهم العرب إليها اندفع التي التجربة طريقة العربية،

زمنه. في طريقتين بين صراعًا تمثل لأنها منه؛ التالية القطعة
اللغة في موضحة هي كما اللاتينيين لحكمة الأساسية المبادئ شرحنا وقد «أما
بدون لأنه وذلك التجريبي، العلم مبادئ أشرح أن في الآن أرغب والبصريات، والرياضة



النهضة هي ما

أو للتعلم طريقتين هناك أن وذلك الكفاية، وجه على شيء معرفة تمكن لا التجارب
ونسلم النتائج نستنتج فبالتفكير التجربة، وطريقة التفكير، طريقة هما: المعرفة اكتساب
إلى العقل يسكن حتى الشكوك يزيل هو ولا يقينية النتائج يجعل لا التفكير ولكن بها،

التجربة. سبيل عن الحقيقة هذه إلى العقل يهتد لم ما الحقيقة
يناقشون؛ لا ولكنهم معرفته يمكن فيما المناقشة يستطيعون كثيرون الناس ومن
ثم كان إذا أنه وذلك المفيد، يتبعون ولا الضرر يتجنبون لا وبذلك تنقصهم التجربة لأن
لا عقله فإن الأشياء، وتتلف تحرق النار أن يثبت أن بالتفكير يمكنه النار ير لم رجل
النار في يحترق شيئاً يضع أو يده يضع لم ما بذلك النار يتجنب لا أيضًا وهو بذلك، يقنع
تتضح بالنار العلمية التجربة هذه يجرب أن وبعد تفكيره، إليه قاده ما بالتجربة فيثبت

التجربة». في الغناء وإنما يغنينا لا التفكير إن نقول: ذلك وعلى الحقيقة، له
أربعمائة بنحو «كوبرنيكوس» سبقت التي القصة تلك حوادث المؤرخون الآن ويجمع

الكبرى. النهضة قبل أوروبا إلى العلمية المعارف تسرب قصة وهي سنة،
بالإسكندرية كانت التي الثانية المكتبة إحراق عقب إنه القصة: هذه وخلاصة
بالعلماء رحب الفارسي البلاط لأن وذلك؛ الأدنى، الشرق في الإغريقية الثقافة انتشرت
العلمية الكتب وترجمت فارس، إلى فتوافدوا والأفلاطونيين الهراطقة والنسطوريين اليهود

العربية. إلى ذلك بعد ثم السريانية اللغة إلى الإغريقية
وأرخميدس لبطليموس الإغريقية الدراسات ملتقى بغداد صارت الإسلام استتب ولما
هذا الجبر، بوساطتها العرب عرف التي الهندية للدراسات وأيضًا وأبقراط، وأقليدس
أوروبا، في السادسعشر القرن في الميكانيات لتقدم معوان أكبر ذلك بعد صار الذي العلم
بنحو بغداد مدرسة تأسيس قبل فارس في أدخلت قد الفلك في الهندية الأزياج وكانت

بغداد. ذلك بعد دخل وكلاهما الهندي، الحساب ومعها سنة، خمسين
أقليدس، وهندسة لبطليموس، المجسطي بترجمة بغداد مدرسة افتتحت وقد
«سنة طليطلة أزياج وكانت اليهود، من مترجمون العربية إلى نقلها أبقراط، ومؤلفات
الاكتشافات مدة الملاحة وأساس الفلك في البحث طلائع الألفونسية والأزياج «١٠٨٠
برتغال في بالفلك يختصون فكانوا اليهود بقي إسبانيا من المسلمون أخرج ولما الكبرى،
باعتباره وليس ثقافة باعتباره يدرس الوقت ذلك في الطب وكان إسبانيا، في وبالطب

الرياضيات. يعرف أن الطبيب من ينتظر كان فإنه ولذلك موضوعًا؛
في انتشروا قد المتعرِّبون الإسبانيون اليهود كان إسبانيا من العرب يخرج أن وقبل
رشد، وابن سينا وابن الخوارزمي ومؤلفات الإغريقية العلوم ترجمة معهم يحملون أوروبا

56



العلمية النزعة أصل العرب

للطب مدارس أوروبا في ينشئون اليهود من طوائف قبله بل عشر الثاني القرن في ونرى
من أحياناً النقل وكان اللاتينية، إلى العربية من المنقولة أو العربية الكتب ويستعملون
الحادي القرن نهاية في ونرى الأمم، بين والثقافة التعارف لغة ما مدة بقيت التي العبرانية
الرياضيات أدخلوا الذين المترجمين من وهو بارشيا» «إبراهيم اليهودي العالم أن عشر

الرياضيات. يجهلون لأنهم الفرنسيين اليهود يلوم أوروبا، في الجديدة
بن «إبراهيم يدعى يهودي عالم الفلك في يؤلفه عظيمًا كتاباً نجد ١١٣٤ سنة وفي
صغير جزء تدريس تقرر أكسفورد جامعة كانت بينما الوقت ذلك وفي مارسليا، في حيا»
الأعداد، نظرية في الكتب يؤلفون وطليطلة قرطبة علماء أن نجد لأقليدس الأول الكتاب من

الكروي. المثلثات حساب وفي
وينقل ومصر، إنجلترا إلى يسافر عزرا» بن «ربى يدعى رجلاً نجد ١١٥٨ سنة وفي
«موسى مثل أخرى أسماء نجد عشر الثالث القرن وفي العشرية، والكسور الجبر أوروبا إلى
إلى العربية من ينقلون كان الذين اليهود من وهما هسبالنسس» و«يوحنا طبون» بن

وجالينوس. وأبقراط، وأرخميدس، وبطليموس، أقليدس، مؤلفات: اللاتينية
الذي «ادلهار» مثل المسيحيين من قليلين عدا ما اليهود من الناقلين جميع وكان
و«جريجوري فيبوناكي» و«ليوناردو بيزو» و«ليوناردو قرطبة في ليتعلم الإسلام ادعى

كريمونا».
أن ونعرف الإغريق، عند ارتقى مما أكثر العرب عند ارتقى الفلك إن آنفًا: قلنا وكما

عربية. مصادر من الفلك تعلم «كوبرنيكوس» سبق الذي «رجيبومونتانس»
كتاب أيضًا فيها ظهر الفلك في كوبرنيكوس مؤلف فيها ظهر التي السنة نفس وفي
هذا وفي الحديث، للطب جديدًا رائدًا فكان الإنساني» الجسم «مصنع عن فساليوس ألفه
التجربة إلى ويدعو والعبرانية، العربية المؤلفات على كثيراً يعتمد فساليوس أن نجد الكتاب
،١٣٠٠ سنة حوالي بولونيا في «موندينو» اليهودي الطبيب بهما بدأ اللذين والتشريح
وهذا أسبانيون، يهود بتأسيسها قام والذي ١١٥٦ سنة تأسست الطبية بولونيا ومدرسة

.١٢٢٨ سنة مونبلييه في الطبية المدرسة في أيضًا حدث ما
الثاني فريدريك استخدم هذه سالرنو وفي التاريخ، هذا قبل أيضًا سالرنو مدينة وفي
اللاتينية. اللغة إلى والرياضية الطبية العربية الكتب ترجمة في اليهود العلماء من طائفة
أوروبا في الدين رجال بعث قد اللاتينية إلى العربية من الإغريقية الفلسفة نقل وكان
البلاغة في عليها يعتمدوا لكي القديمة الإغريقية الكتب عن البحث إلى ١٣٥٠ سنة منذ

57



النهضة هي ما

نحو متجهة عنايتهم كانت وإنما الكتب، بهذه يبالوا لم العرب لأن وذلك؛ الديني، والجدل
الإغريقية. والرياضية الطبية العلوم درس

الثقافة كانت القدماء الإغريق درس في أوروبا شرعت عندما أنه نجد حال كل وعلى
مستواها من أعلى مستوى إلى العرب بها رقي التي العلوم درس نحو وجهتها قد العربية

القدماء. الإغريق أيام السابق
نزع التي التجريبية النزعة هي أوروبا في العلمية النهضة أساس أن نعرف هنا ومن
الراهنة. الصناعية للحضارة الصالحة البذرة فكانت أوروبا، إلى اليهود ونقلها العرب إليها

58



الثانية البشرية الحركة

البابوية مركز كانت لأنها عشر؛ الخامس القرن في بالنهضة البادئة إيطاليا كانت
الأذهان وتحريك القديمة الكتب بعث في أثرها للمطبعة وكان والمكتبات، بالديورة الحافل
النهضة هذه أن الإجمال وجه على يقال أن ويمكن موضوعاتها، في والتفكير بمناقشتها
الذين الطب أساتذة من وغيره الفلكي «بجاليل» علمية انتهت ثم أدبية بدأت الإيطالية

بالتشريح. البشري الجسم يدرسون شرعوا
نهضة ألمانيا في فظهرت الكبرى أوروبا أقطار في الإيطالية الخميرة هذه وتفشت
«نيوتن» ثم «بيكون» يد على إنجلترا في محضة علمية نهضة وظهرت «لوثر» يد على دينية
الحلقات، متصلة السلسلة تبقى أن على تواطأت الأقدار كأن جاليل، وفاة يوم ولد الذي
يد على عشر الثامن القرن من الثاني النصف في فرنسا في أخرى أدبية نهضة ظهرت ثم

وروسو. وديدرو، فولتير،
الذهني، الاستقلال غايتها بشرية حركات ألفيتها جميعها النهضات هذه تأملت إذا
من النفس يفصل لوثر فإن الكون، هذا مواجهة في البشري التفكير على والاعتماد
الأدباء هؤلاء يأتي ثم الأرض، ووزن الكواكب قياس على يجرؤ ونيوتن الكنيسة، حكم
تزال لا كما الحديثة، الثقافة في تمتد فروعها تزال لا «بشرية» إلى فيدعون الفرنسيون

الحديثة. الآلية الصناعية النهضة في واضحة نيوتن إليها نزع التي الآلية النزعة
آثارها في ولكنها محضة، أدبية نهضة مجموعها في تشبه الفرنسية والنهضة
والإكبار البشري الذهن تحرير إلى حارة دعوة كانت ذلك، من أكبر كانت وصميمها
كأنها الدنيا، إلى بل أوروبا، إلى ينظرون أبطالها جميع وكان عليه، والاعتماد شأنه من



النهضة هي ما

ترجع لا الفلسفة أو العلم أو الأدب في أيامنا في حديثة نزعة تجد أن وقل الأصلي، وطنهم
هم: بارزين أبطال ثلاثة النهضة ولهذه تعييناً؛ أو إيحاء إليهم

الروح فخدم التقاليد دون البشري الذهن على الاعتماد إلى دعا الذي فولتير: (١)
بعد كان ولكنه عالًما يكن ولم الحر، الفلسفي للتفكير الميدان وفسح الحديث، العلمي

العالم. في إنسان أعظم نيوتن
العقل على الاعتماد دون ولكن التقاليد، من الذهن تحرير إلى دعا الذي روسو: (٢)

القلب. على روسو يعتمد بل فولتير، فعل كما وحده
معارف أن على اعتمادًا موسوعة؛ في ويدونها المعارف يجمع شرع الذي ديدرو: (٣)

وتدون. آثاره تجمع بأن جدير البشري الذهن أن وعلى لها قيمة لا القدماء

في الثانية البشرية الحركة بأنها توصف أن يمكن التي النهضة، هذه نتيجة وكانت
إلى الدعوة في «فولتير» أثر فيها تجد ثورة وهي فرنسا، في الكبرى الثورة ثارت أن أوروبا،

والظلم. التقاليد على الحملة في روسو وأثر والمنطق، الذهن
في الفرنسية النهضة بهذه تستظل وهي عشر التاسع القرن في أوروبا عاشت وقد
الفطري» «الرجل درس إلى الأذهان حرك الذي هو روسو فإن الثقافية، نزعتها أو ثقافتها
الأتنولوجية، لدرس سبباً بذلك فكان سيِّئ، والاجتماع حسنة الطبيعة بأن قال حين
في آراءه نقض قد العلمي البحث أن في شك ولا والطبيعة، والسيكلوجية، والأنتروبولوجية،
البحث لهذا الأساس ليس أنه يعني لا هذا ولكن المدني، الرجل من خير الفطري الرجل أن
إلى بعد تنته لم ثورة وهي التعليمية الآراء في بعثها التي الثورة هذه ننسى لا ثم نفسه،

نتيجتها.
من كانت نفسها الحملة هذه فإن الأديان، على حملته في بالغ قد فولتير أن ومع
كشف إلى والاهتداء والحديثة القديمة الأديان درس على الذهن رجال بعثت التي الأسباب
الأديان يسمى وما الإنسانية، النفس في وتراكبت انعقدت التي والعقائد الأسرار من كثير

فيه. الفضل إليه يعزى خصب درس هو انما «المقارنة»
وكان أوروبا، على السياسيمسلطًا الاستبداد لبقي الثانية البشرية الحركة هذه ولولا
في الذهني الاستبداد وهو وزمان مكان كل في له مرافقًا تراه الذي الوليد هذا منه يكون
يمكنها لا العلمي الكشف وتمارس العلوم تدرس التي الحرة الجامعة فإن والعلم، الأدب
من تناولته الاستبداد حطمت عندما الفرنسية النهضة وهذه الاستبداد، ظل في تعيش أن

60



الثانية البشرية الحركة

بعقبات وارتطمت الانطلاق هذا في وأوغلت قيوده جميع من الذهن وأطلقت وجوهه، جميع
التفكير، في الذهن بحرية الاعتراف على استقرت ذلك كل بعد ولكنها جرائم، في أوقعتها
مندوباً بل ممكناً العلم جعلت كما اللاهوت عن منفصلاً موضوعًا والفلسفة الأدب فجعلت

إنسان. كل من إليه
والنهضة عشر» الخامس «القرن الإيطالية النهضة بين التمييز نستطيع نكاد ولا
النهضة ولكن واضحة، بشرية نزعة تنزعان فإنهما عشر» الثامن «القرن الفرنسية
وتتحدى، وتصادم فتجرؤ الفرنسية النهضة أما ومراقبة، وتعثر تردد في تسير الإيطالية

تتحدى؟ شيء وبأي
الإنسانية. سلطان أو القلب سلطان سوى سلطان فوقه ليس الذي البشري بالذهن

61





الثالثة البشرية الحركة

نستطيع الحاضرة، أوروبا أزمات تحليل في بل الحاضرة، الأوروبية النهضة تحليل في
فروع إليها تتجه التي الاتجاهات نتبين أن ونستطيع الأولى، الجذور أو البذور إلى الاهتداء

الحاضر. الوقت في الشجرة هذه
مؤلفاتهم، عن والتنقيب القدماء بدرس إيطاليا في النهضة نشأت كيف عرفنا فقد
للميلاد، ١٠٠٠ سنة قبل الظلام ها عمَّ لما أوروبا قاطعتهم وثنيين كانوا القدماء وهؤلاء
الديني المصلح لوثر وكان الآفاق، في له وتوسعة البشري للذهن تحريرًا عنهم الكشف وكان

الضمير. تحرير الذهن تحرير على زادت التي النهضة هذه ثمرات إحدى
صريحًا كفاحًا وكانت الفرنسية، الثورة قبيل فرنسا في الثانية النهضة ظهرت ثم
وسياسية واجتماعية أدبية نهضة كانت إنها يقال: أن ويمكن المختلفة، بألوانه للاستبداد

ودينية.
حين الماضي القرن منتصف في الثالثة البشرية الحركة أو الثالثة النهضة جاءت ثم
والمصير والحال الأصل في التفكير فجعل ،١٨٥٩ سنة الأنواع» «أصل داروين كتاب ظهر
الإنجليزية، النهضات أو النهضة سمات إلى نلتفت أن يجب وهنا بشريٍّا، تفكيراً للإنسان
روجر فيها ظهر فقد الأدب، أو الدين نحو وليس العلم نحو تنزع الأغلب في كانت فإنها
المتكررة التجربة قيمة وذكر الطائرات، حتى بالميكانيات، فتنبأ سنة ٧٠٠ قبل بيكون
بداية في بيكون اللورد سميه جاء ثم المعارف، عليه تنبني أن يجب الذي الأساس كأنها
فصبغ نيوتن جاء ذلك بعد ثم العلمية، للنهضة برنامجًا فوضع عشر السادس القرن
أوجد الذي هو لأنه الحاضرة؛ الأزمة هذه في الأصل وهو «آلية» ميكانية صبغة الذهن
المصانع من العمال تطرد زالت وما طردت التي الآلات هذه الآلات، اختراع إلى النزعة

العطل. وتحدث



النهضة هي ما

ولكن ونقمة، فاقة الجاهل نظر في وهو ونعمة، فراغ العالم نظر في هو العطل وهذا
على أو والنار الحديد على يحيل أن يمكنه الإنسان أن السياسيون سيعرف رويدًا رويدًا
بالفراغ يستمتع أن يمكنه وأنه للإنتاج، والعناء الكد الكهربائية والقوة والفحم البترول

العطل. بهوان يشعر أن دون
وإن نيوتن، أحدثها التي النهضة من تختلف جديدة نهضة أحدث داروين ولكن
تعالج الأولى للبيولوجيات، والثانية للميكانيات الأولى ولكن علمية، النهضتين كلتا كانت
الثانية أما الصناعي. والإنتاج الزراعية المحصولات من الإنتاج مقدار في بذلك وتؤثر الحديد
داروين كتاب وموضوع البشري، الذهن بل لا البشري الجسم تعالج، سوف أو فتعالج،
الآن، لنا بسيطًا يبدو والموضوع واحد، أصل إلى يرجعان والحيوان الإنسان أن في يتلخص
تقريباً سنة أربعين مدة الداروينيين وبين الدين رجال بين قامت التي القلمية الحرب ولكن
القرن نهاية في حتى ماتت قد تكن لم الوسطى القرون أن على تدل أوروبا أنحاء جميع في

الماضي.
ولكنها بها، للانتفاع فجة بدايات الآن أوروبا وفي النهضة، هذه غمرة في الآن ونحن
إلى البشرية السلالات ترفع قد التي بالاحتمالات حافل مستقبل إلى تومئ فجاجتها مع

قبل. من بها نحلم لم والاجتماعية الصحية والكفاءة السعادة من مستويات
أخذت حتى واحد أصل من والحيوان الإنسان بأن القائل استفاضالمذهب إن هو فما
له تكون أن يجب الماضي في النظرية منطق لأن المستقبل؛ في مصيره عن تنتشر الأبحاث
ولماذا الارتقاء، عن يقف فلماذا ارتقى، ثم حيواناً كان الإنسان دام وما المستقبل، في دلالته

المستقبل؟ في بها وننتفع الماضي في الارتقاء لهذا استخدمت التي الوسائل ندرس لا
أن يرجى الذي الإنسان أو «السوبرمان» إلى يدعون الذين الخياليين رأينا هنا ومن
أو علمًا اخترعوا الذين العلميين رأينا كما مثلاً، القردة من نحن كما منا فيكون نستنتجه،
لرقي تعمل التي والإيجابية السلبية الوسائل عن البحث وهو «اليوجنية» هو جديدًا فناً

كفاياتها. وزيادة الأمراض من وحمايتها القادمة الذريات
إذا المرأة أو الرجل تعقم الحكومة فصارت بالتعقيم، القائل الرأي نشأ أيضًا هنا ومن
استعملت الحكومات بعض بل نسلهما، يرثه قد عصبيٍّا أو جسميٍّا مرضًا بهما أن اعتقدت
السلوك عن العجز عليهم يثبت الذين الأفراد بعض في الإجرامية المنازعات لحسم التعقيم

الحسن.
إلى يرجع والتعقيم، واليوجنية النسل ترقية منطق الجديد، المنطق هذا أن وواضح
لمصير «بشرياً» نظرًا ننظر جعلتنا النظرية هذه لأن داروين؛ بها قال التي التطور نظرية

64



الثالثة البشرية الحركة

صفاتهما تعيين بل لا عنهما، الأخيلة وتخيل وجسمه، ذهنه معالجة بيدنا ونأخذ الإنسان،
النتيجة منها نستنتج لكي الكلب في السيكلوجية التجربة نجرب أصبحنا وقد المستقبل، في

للإنسان. العقاقير منها نستخرج لكي بالأمصال الحيوان ونلقح المدرسة، تلميذ في
في الموازنة في نتخبط واضطراب، خلط في الثالثة» لبشرية «الحركة هذه من ونحن
السياسة العصبية نكسب أو البقاء، تنازع بدعوى نقسو أو والوسط، الوراثة بين الموازنة
غمرة في زلنا ما لأننا هذا وكل والحيوية، المادية بين الحيرة موقف نقف أو بيولوجياً، لوناً

الجديدة. النهضة هذه
أوروبا في المتوالية النهضات هذه التجانسفي عن نتعامى ألا يجب نؤرخ عندما ولكنا

البشرية. بسمة تتسم جميعًا فإنها عشر، الخامس القرن منذ

65





والنهضة اللغة

على السيطرة هذه وكانت الكنيسة، سيطرة تحت الوسطى القرون مدة أوروبا كانت
الكنيسة، لخدمة إلاَّ يدرس أو يقرأ أرسطوطاليس يكن فلم الثقافية، النواحي في أشدها
للكنيسة وكان الغاية، لهذه إلاَّ المدارس، في يعلمون الأطفال أو تؤلف، الكتب تكن ولم
وإنما الناس بها يتكلم يكن لم لغة وهي اللاتينية، اللغة هي كلها أوروبا تعم واحدة لغة

فقط. يكتبونها
بالسياسة يستقل ميكافيلي وجعلت النهضة، في فشت التي الاستقلال نزعة ولكن
لوثر جعلت الكنيسة، من ويفصله بالفلك يستقل جاليل وجعلت الكنيسة، من ويفصلها

الكنيسة. من نفسه الدين يفصل
من المقدس الكتاب ترجم حين فإنه الأوروبية، القوميات نشأت هذا لوثر ومن
القومية اللغات شأن من بذلك ورفع «قوميٍّا» المسيحي الدين جعل الألمانية إلى اللاتينية
الوطنية، اللغات وظهرت مكانتها عن اللاتينية اللغة ونزلت تدرس، أو تكتب تكن لم التي
صارت حين في المدروسة، الظاهرة، وهي والأدب، والعلم الدين لغة منهة كل وأصبحت

مهملة. مغمورة اللاتينية
كانت اللاتينية الدين لغة وبين القومية اللغات بين المعركة هذه أن القارئ يظن ولا
المدارس طلبة وإلزام الأوروبية، الجامعات في اللغة هذه بقاء فإن الخفيفة، المعارك من
القانونية والمصطلحات التعابير بقاء بل وغيرهما، وألمانيا فرنسا في تعلمها على الثانوية
تحدت عندما الأوروبية الأمم وأن ا، جدٍّ كبيرة قوة كانت إنها على يدل القديمة، بألفاظها
وإلى والثقافية، والدينية الاجتماعية حياتها في المشاق أوعر تكافح كانت ولغتها الكنيسة

الهنغاري. البرلمان في التخاطب لغة اللاتينية كانت سنة مئة قبل



النهضة هي ما

جميع عند الكتابة لغة كانت التي اللاتينية بترك تكتسب لم أوروبا إن يقال وقد
تربط كانت اللاتينية فإن منها، بدلاً لغتها واتخاذها نفسها على منها كل واعتماد المثقفين،
الاعتبار هذا أن يجد الحروب لتاريخ المتأمل ولكن ولغة، ديناً واحدة أمة وتجعلها بينها،
ولم واحد، ودين واحدة لغة إلى ينتمي وكلاهما الأمريكيين حاربوا الإنجليز فإن له، قيمة لا
النهضة. عقب كانت مما أقل عامة اللاتينية كانت حين الوسطى القرون في الحروب تكن
الرجاء نظرة ننظر فصرنا عالمية، بصبغة أذهاننا اصطبغت قد أيامنا في ونحن
ضياع على الأسف إلا نستطيع لا ولذلك عالمية؛ لغة إيجاد في ونفكر الدولية لمنظماتنا
هو بالنهضة الشعور ولكن والكنائس، والديورة الجامعات زوايا إلى انحدارها أو اللاتينية
الأخلاق في والتجديد والأدب العلم إلى دعوا الذين والناهضون بالاستقلال، شعور نفسه
نظرهم واتجه القومية، اللغة شأن من الإكبار على تبعثهم قومية بكرامة شعروا والسياسة
الدين وضعوا الأوروبيين أن ولو الماضي، في التاريخية للروابط المبالاة دون المستقبل إلى

روما. عاصمتها واحدة دولة الآن أوروبا لكانت القومية فوق الدين ولغة
من أكثر وبقيت استقلال، بلغتها دولة كل في كبيرة صعوبات أوروبا لقيت وقد
العربية المؤلفات إليها وتنقل باللاتينية مؤلفاتها تؤلف وهي النهضة، عقب سنة مئة
أمة لكل أصبحت حتى القومية الشخصية تغلبت رويدًا رويدًا ولكن القديمة، والإغريقية

ولغتها. واستقلالها وكيانها، كرامتها
النفس وأخذت يتفشى، روما، كنيسة الأوروبية، الكنيسة من الانفصال هذا أخذ ثم
يسيطر كان أن بعد الدين وأصبح الدين، من الدولة فصلت حتى الاستقلال في الإنسانية

شيء. كل من مفصولاً شيء كل على الوسطى القرون مدة
كما لنا تبدو التي الحقائق نقرر أن نحاول هنا ولكننا القراء، بعض هذا يسوء وقد

الأوروبية. النهضة تاريخ في نقرأها

68



الأوروبية العربية كلماتنا

إلا قط عزلة في وتحيا العالم عن أمة تنفصل ولم وأخصبت، وتلاقحت الثقافات تقارضت
حتى الارتقاء موكب في العالم وسار وحدها، هي عليها الضرر وعاد الصين، أمة كانت إذا

سنة. ألف نحو العالم هذا عن تخلفت قد كانت عزلتها بعد أبوابها فتحت إذا
أجنبي، حي جسم مع يتلاقح حيٍّا جسمًا كانت لو كما يخصبها الثقافات وتقارض

الجديدة الأنوار التطور، مدى على ثم الجديدة، السلالات منه فتخرج
أوروبا فيها عاشت التي السنين به نصف والذي المظلمة» «القرون نسميه الذي وهذا
حين أيضًا أوروبا انعزال مرجعه كان إنما ميلادية ١١٠٠ وسنة ٥٠٠ سنة بين فيما
في استكفائية القرية أصبحت وحين وإفريقيا، آسيا في العالم مع مواصلاتها انقطت

الصين. عن تسمع أثينا تعد ولم الهند، تعرف روما تعد فلم اقتصادياتها،
كانت إذ متمدنة، كانت ولذلك منعزلة؛ العربية الأمة تكن لم نفسها القرون هذه وفي
وإيران، والصين الهند مع الثقافة تتقارض وكانت بينهما، وما وإسبانيا الصين تعرف

أيضًا. أوروبا إلى الهند من الأرقام ونقلت أوروبا، إلى الصين من الورق صناعة فنقلت
الحاضرة. وصناعاتها علومها على أوروبا كانت لما والأرقام الورق ولولا

العرب، مثل سامية أمة وهم الفينيقيون، أدخل سنة ألفي بنحو ذلك قبل ومن
أيضًا. أوروبا إلى المصري، الهيروغليفي الخط من نقحوها التي حروفهم،

بالاستعمار مرهقون مظلومون إننا نحس الحاضر، الوقت في مصر، في ونحن
لأن الأساس؛ هذا في نعذر إننا شك وليس الأوروبية، الثقافة من ننفر ولذلك الأوروبي؛
في ولكن العربية، وغير العربية الأمة مع وحشية من فيه ما بكل الاستعمار تمارس أوروبا
الطلبة عن كتبت وقد جريمة، الاستعمار أن تنكر ولا تعرف طوائف الأوروبية الأمم هذه
وانضمام المصريين الطلبة نهوض يوم وهو فبراير، ٢١ بيوم باريس في احتفلوا الذين



النهضة هي ما

إلى بالاستقلال وتطالب الاستعمار، تستنكر تظاهرة في هبوا حين إليهم المصريين العمال
وجرحوا. منهم فقتلوا الإنجليز الجنود إليهم فخرج النيل قصر ميدان إلى وصلوا أن

ضد والاستقلال الحرية أجل من الكفاح رمز هو عالميٍّا، عيدًا اليوم هذا أصبح وقد
الاستعمارية. الأمم

للقراء، أبين أن أحاول هنا وأنا الاستعمار، يستنكرون طيبين أناسًا أوروبا في إن
لغتنا إن الأوروبية، الكلمات يكرهون الذين المصري اللغوي المجمع لأعضاء وخاصة
مئات كذلك تحتوي الأوروبية اللغات أن كما الأوروبية، الكلمات مئات تحتوي العربية
للتعاون مجالاً الظاهرة هذه في نجد أن يجب والأوروبيين نحن وإننا العربية، الكلمات

إنساني. إنسان كل إليها يهفو التي البشرية للوحدة وميداناً والحب،

أوروبا كلمة تكون أن تستغرب لا ولذلك الحضارة؛ في أوروبا السابقة الأمم سبقت لقد
غرب بأنها الأوروبية الأقاليم يصفون كانوا الفينيقيين لأن غروب»؛ أي «أروب سامية

المتوسط. البحر من الآخر الجانب على بلادهم
للرومان محاربته في أسدروبال، وصهره القرطجني، البال هني انهزم أن ولولا

السامية. الأمم مع لغوي اشتراك في الآن أوروبا لكانت
دمشق حول عربية دولة هناك كانت فقد منهم، اقترضنا منا اقترضالأوروبيون وكما
كانت فقد الزباء، العرب يسميها التي وهي زينب، دولة أو تدمر دولة هي منها، بالقرب أو
ومما الإسلام، قبل لغتنا دخلت التي الكلمات مئات هنا ومن يونانية، عربية الدولة هذه
الحاكمين، طبقة السائدة، الطبقة أن على يدل اليونانية الكلمات هذه من كثيراً أن يلاحظ

يونانية. عربية كانت
السيف لأن وخاصة؛ ذلك في أشك كنت وقد يونانية، فإنها السيف، كلمة مثلاً اعتبر
ولكن المعادن، بصهر اشتهرت التي الهند من أي: هنداواني، أو مهند بأنه يوصف كان

ومعنى. لفظًا يونانية كلمة السيف أن لي اتضح
تفسر المعاجم فإن والقنص» للصيد «خرجوا يقولون: حين المشهور الخطأ اعتبر ثم

سخف. وهذا والصيد، للصيد خرجوا فكأنهم الصيد، هو بأنه «القنص»
تكون وإذن «كانيس»، الكلبة بمعنى لاتينية كلمة قنص أن الصحيح التفسير وإنما

بالكلاب. أي: بالقنص» للصيد «خرجوا الجملة صحة

70



الأوروبية العربية كلماتنا

على تنكدر العقاب إن يقول: فوجدته للجاحظ، الحيوان كتاب أقرأ كنت أني وأذكر
فلم عنها وبحثت «انكدر» كلمة وأعجبتني ظهره، فتقطع فيه مخالبها وتنشب الذئب،
عليه. انقض أي: «انكيديرا» هو لاتينيٍّا أصلاً لها وجدت وإنما ثلاثيٍّا، عربيٍّا أصلاً لها أجد
مثل اليونانية؛ أو اللاتينية إلى تعود عديدة ثقافية كلمات هناك أن أيضًا وجدت ثم
والفلسفة، والجغرافيا، والتاريخ، والموسيقى، والرقص، والأدب، واللغة، والقرطاس، القلم،

والزخرفة. والسفسطة،
الحاكمة، الطبقة أن على تدل الصين، كلمات إلى نضيفها عندما الكلمات، هذه وكل
لاتينية يونانية كانت إنما الجميلة، الفنون ورياضة الصيد رياضة تمارس كانت التي
يونانية الحاكمة الطبقة كانت حين العرب دخول عند مصر في الشأن كان كما عربية،

مصرية. رومانية
لاتينية يونانية والامتلاك الفضاء كلمات أن وهو تأييدًا، الرأي هذا يزيد ما هناك بل

أيضًا.
والعقار، والفدان، والميراث، والقاضي والقسطاس، والقسط، القانون، كلمات: اعتبر

الجران. أو الجرن ثم
القارئ على بعضها يلتبس وربما أوروبا، في الآن هي كما تستعمل تزال لا وهي
الأصل وهذا الإرث، هو الأصل إن تقول: العربية المعاجم فإن ميراث، كلمة مثل العربي
الفرنسية. الإنجليزية «هيريدتيه» كلمة ومنه الصامتة، الهاء بحرف ويبدأ «ارس» يوناني

وجران». «جرين الحبوب ومعناهما فعاميتان، وجران جرن كلمتا وأما
اللاتينية. جوديك اللاتينية إلى فترجع قاض كلمة وأما

الأوروبية. اللغات في يستعملان بلفظهما فهما وقسطاس قسط كلمتا وأما
لاتينية، كلها هذه وبرج، وافريز، وبلاط وقرميد، قصر، مثل البناء كلمات أن وواضح
لعلاقات جديد كشف ذلك في يكون لعله التدمرية الدولة هذه ندرس أن الحسن ومن

نجهلها. زلنا ما لاتينية إغريقية عربية
الكلمات. من أخذته ما بعض هذا

في الآن تستعمل والتي أوروبا، دخلت التي العربية الكلمات من نذكر أن ونستطيع
هنا. ذكرنا ما أضعاف عشرة لغاتها

التقارضهو وهذا بعض، من بعضها بأخذ تتقارض الثقافات أن على يدل هذا وكل
والإنسانية. التفاهم في وزيادة وإخصاب تلاقح النهاية في

71



النهضة هي ما

والمكتشفات للمخترعات الأوروبية بالكلمات الأخذ من ضرر أي لذلك علينا وليس
الأوروبية.

72



سنة قبلخمسمائة

وانتهى القسطنطينية، الفاتح محمد دخل سنة، خمسمائة منذ الأعوام، هذه مثل في
الدولة أي العثمانيون، مكانها وملأ مقامها وقام الشرقية، الرومانية الدولة تاريخ بذلك

العثمانية.
للإنسانية. عظيمًا كسباً هذا وكان

نسيغ لا قد نذكره، أن نحب لا ما العثماني الحكم من كابدنا الذين العرب ونحن
قد أوروبا، في الأتراك دخول بأن تشهد، وحوادثه تنطق التاريخ حقائق ولكن القول، هذا

العالمي. التطور في جديدة حوافز بعث
الأوروبية. للنهضة الكبرى الأسباب أحد فهو

الأمريكية. القارة لاكتشاف الكبرى الأسباب أحد وهو
سنة في الشرقية الرومانية الدولة زوال في عليه نأسف أن يمكن ما هناك وليس
القدماء الإغريق ثقافة من عندها يبق لم الوسطى القرون ظلام في تحيا كانت فقد ،١٤٥٣
كانوا إذ عليها، ويقتتلون بها يتراشقون رهبانها كان التي السخيفة الغيبيات تلك سوى
أن دون الجغرافية حدوده ويعينوا خارطته ويرسموا الآخر، العالم يعرفوا أن يحاولون

العالم. هذا على الوقوف مشقة يتكلفوا
الكتب يدرسون العقائد من أساس على ينهض مجتمع في يحيون انحلال في كانوا
ويجهلون الحرف يعرفون معانيها، يفهمون يكادون ولا كلماتها فيحفظون القديمة،

الروح.
ناشئة. أمة الأتراك وكان شائخة أمة كانوا



النهضة هي ما

أو استهتار غير في ولكن الدنيا على يقبلون سذاجتهم، من الرغم على الأتراك، هؤلاء وكان
المستقيم الرجل يصفون كانوا القسطنطينية في الإغريق أن نستغرب لا ولذلك انغماس؛

«تركي». بأنه بكلمته يوُثقَُ الذي
هذه جاءتهم فإنما والملذات الملاهي في وانغمسوا ذلك بعد تغيروا قد الأتراك كان واذا
القوي الشعب في والعبرة المثال نجد ما وكثيراً السابقة، الإغريقية العادات من العدوى
كانت والتي المغلوب الشعب يمارسها كان التي واللهو الانحلال لعادات يخضع الفاتح

لهزيمته. سبباً
الآن إلى تحيا أن التاريخ لها أتاح الشرقية، الرومانية أي الإغريقية، الدولة أن ولو

النور. في زيادة وليس للظلام امتداد هذا عصرنا إلى بقائها في لكان

أوطاننا؛ على الأتراك باستيلاء ظلمنا قد التاريخ بأن القول في الحق لنا العربية الأمة نحن
كان هو بل السيئة، المعاني من الكلمة هذه تحمل ما بكل استعمارًا كان الاستيلاء هذا لأن
الحكومة إدارة يحسن يكن لم أي نيراً، يكن لم بأنه العصري الاستعمار مساوئ على يزيد

المحكومة. للأمم الاستغلال يحسن كي
حوزة في بلادنا فيها دخلت التي السنة وهي ،١٥١٧ سنة إلى مصر في نحن كنا وقد
وبين آسيا بين العالمية التجارة وكانت حضارة، العالم في الأمم أعظم من التركي، الاستعمار
جديرًا كان اتصال وهو بأوروبا، اتصال على وكنا والإسكندرية، القاهرة في تلتقي أوروبا
ثلاثة قرابة إلى واحتجنا ذلك، دون حال التركي الاحتلال ولكن نهضتها، إلينا ينقل بأن
والحضارة بأوروبا اتصالنا نستأنف فشرعنا نابليون جاءنا أن إلى عزلة في ونحن قرون،

العصرية.
من مثلاً الهنود كسب كما ناهضة ثقافة أو حية لغة الأتراك من نكسب لم ثم

عصرية. أمة منهم جعلتا اللتين وثقافتهم بلغتهم أخذوا حين الإنجليز،
ظلام من يختلف لا ظلام في نعيش و١٨٠٠ ١٧١٥ بين فيما العربية الأمة نحن كنا

العثماني. الاحتلال بسبب يزيد، ربما بل الوسطى، القرون
عشر الخامس القرنين في العثماني الاكتساح من السيئة الزاوية تنتهي هنا وإلى

عشر. والسادس

اللغة هجرة بعث الأتراك، أيدي في سنة، خمسمائة قبل القسطنطينية سقوط ولكن
أن وجدوا الشرقيين، الرومان أي: الإغريق، المثقفين من كثيرين فإن أوروبا، إلى الإغريقية

74



سنة خمسمائة قبل

وغيرهما، وباريس روما إلى ونزحوا بلادهم فتركوا يلائمهم، يعد لم الأتراك ظل في العيش
النازحين، هؤلاء من فتعلموها القديمة الإغريقية اللغة يعرفون الأوروبيون يكن ولم
هذا وأخصب القدماء، الإغريق من والعلميين والأدباء بالفلاسفة سبيلها عن واتصلوا
تكن لم التي الدينية الثقافة تلك سوى الثقافة من تعرف تكن لم التي أذهانهم الاتصال
دراسة تتجاوز أن الأحوال من كثير في الُمحَرَّم من كان والتي الرهبان، ديورة تتجاوز

المقدسة. الكتب
الثقافة أن هنا والمعنى البشرية، بالحركة القدماء بالإغريق الاتصال هذا وسمي
على «البشر»، على أيضًا تعتمد وإنما فقط، الدينية والكتب الإلهيات على تعتمد لا الجديدة

العقائد. على وليس المعارف،
للأوربيين قرر الذي وهو عقائد، وليس معارف لأنه «العلم» نشأ الحركة هذه ومن

المعارف. دون بالعقائد تحيا تزال لا كانت التي الأمم من غيرهم على السيادة
أمام الإغريق من النازحون حملها التي القديمة، الإغريقية اللغة بسطت لقد
ولكنه وثنيٍّا شعباً هنا الأوروبيون فرأى القديمة، الإغريق أمة هي عجيبة أمة الأوروبيين،
المفكرون وكان بعيدة، حدود إلى مباحة التفكير حرية كانت إذ الديني، التعصب يعرف لا
فلكية معارف الإغريق من وعرفوا سلطة، أية يخافون لا كانوا لو كما ويخطبون يكتبون

فأحيوها. نسوها قد الأوروبيون كان
الذي الخطير الكبير وإنما مقدارها، أو قيمتها في كبيرة تكن لم المعارف هذه ولكن

الحر. التفكير منهج وهو المعارف، هذه أنتج الذي المنهج هو منها الأوروبيون عرفه

إلى أدى الذي التركي الاكتساح ثمرات إحدى هما الحر، التفكير وهذا البشرية، الحركة هذه
تحريرية قوة أصبحوا لأنهم الغربية؛ أوروبا إلى القسطنطينية من الإغريق اللغويين نزوح

الأوروبي. للعقل
العلمية، النظريات اختراع على الاجتراء فشا أن التحريرية القوة هذه أثر من وكان
الهند إلى الوصول فكرة إلى الجغرافيون واتجه كرة، الأرض بأن يقولون العلميون فشرع

الشرق. طريق من بدلاً الغرب طريق عن
السلاجقة؛ الأتراك وقبل الأتراك، استيلاء من التفكير هذا على أيضًا حافز هنا وكان
العربية والبلاد مصر طريق عن وآسيا بالهند الأوروبيين اتصال منعوا جميعًا لأنهم

الأخرى.

75



النهضة هي ما

الشأن كان كما الأتراك، من سلبي حافز بالطبع هو أمريكا اكتشاف إلى والحافز
بدخول القسطنطينية سقوط عقب الغربية أوروبا إلى الإغريق اللغويين هجرة في أيضًا

الفاتح. محمد
الأثر: بعيدة كانت النتائج ولكن

أوروبا. في العلمية والنظرة الفكر حرية (١)
إليها. الأوروبيين ونزوح أمريكا اكتشاف (٢)

العالم. يسودون الغربيون، بالأحرى أو والأوروبيون، الآن، إلى الوقت هذا ومن

نسأل أن في الحق لنا ولكن أوروبا، في للنهضة سبباً يقصدون، لا حيث من الأتراك كان
هنا:

للشرف رمزًا القسطنطينية، فتحوا عندما عشر، الخامس القرن في الأتراك كان لماذا
إنه يقول الإغريق، من إخوانه أحد يطري أن يجب حين الإغريقي، كان حتى والقوة
أتاتورك نهضة سبقت التي الأخيرة السنين في صاروا حتى انهاروا لماذا ثم «تركي»،

والاستكانة؟ والرجعية والتأخر بالضعف يوصفون
إخراج على يدرون لا حيث من علموا أن بعد الأتراك أن وهو واضح، السبب أن أعتقد
الوسطى. القرون في أنفسهم هم وقعوا الحديث، العصر إلى الوسطى القرون من أوروبا

دلالتها؟ ما أي الوسطى؟ القرون هي ما إذ
العقل بتسليط الطبيعة مباشرة دون الموروثة الكتب في التي بالنصوص التقيد هي

منها. المعارف واستخراج عليها،
الطريف. على والتليد المعارف، على العقائد سيادة هي

المدنية. الثقافة دون الدينية بالثقافة الاكتفاء هي
المدنية. الدولة دون الدينية الدولة أي: الدولة، ثيوقراطية هي

عيشه وأسلوب عاداته في بالشعب الرجوع أي: الرجعية، سيادة إلى يؤدي هذا وكل
سنة. ألفي أو ألف قبل أسلافه عليه كان ما إلى وتفكيره

التطور. عن والوقوف الجمود هذا: ومعنى
هو وهذا التركي، الاكتساح بفضل عشر الخامس القرن في أوروبا منه نجت ما وهذا
بالشعب فنهض العظيم، أتاتورك جاء أن إلى هاويته في وبقوا أنفسهم الأتراك فيه وقع ما

النهضة. إلى العشرين، القرن إلى وأخرجه

76



سنة خمسمائة قبل

في الأتراك بدخول انتهت أنها على المؤرخون اصطلح التي الوسطى، القرون هذه
لافتتاح أخرى حوافز تجد بالطبع كانت سنة، خمسمائة منذ أي: ،١٤٥٣ في القسطنطينية

النهضة. عصر
أو دلالتها ندري هل ولكن النهضة، عن كثيراً ونقرأ نسمع العربية، الأمة نحن إننا،

شروطها؟ ندري هل
وسطى؟ قرون في أم نهضة في الحاضرة العربية حياتنا نحيا هل

في عليه يجيب أن تقتضيه المفكر مسئولية ولكن الممض، المتعب السؤال هو هذا
صراحة.

على العقائد نؤثر الوسطى، القرون ثقافة في نحيا بعيد حد إلى زلنا ما إننا وجوابي:
الجديد. على والقديم المعارف،

بزغ. قد الجديد الفجر نور ولكن

محمد فيه دخل الذي اليوم هو لإنه الثلاثاء؛ يوم من يتشاءمون اليونانيون إخواننا زال ما
القديمة، الإمبراطورية إلى تصبوا التي بالأغاني يتغنون زالوا وما القسطنطينية، الفاتح

مسجدًا. صارت ثم كنيسة كانت صوفيا أيا أن يذكرون عامتهم زال وما
كذلك وليست كنيسة الآن ليست صوفيا وأيا يعود، لا التاريخ لأن مخطئون؛ ولكنهم

الإسلامي. والتاريخ المسيحي التاريخ تحف يجمع متحف هي إذ مسجدًا،

77





الأوروبية الحضارة طبيعة

تحملان هما إذ فقط، جغرافية دلالة العصرية عقولنا في تعنيان لا وغربي أوربي كلمتا
الشعب الأصل في تعني كانت الكلمة هذه فإن «هيلين» لكلمة القديمة الدلالة يشبه ما أيضًا
معنى هيلين لكلمة صار ثقافتهم، وسادت الإغريق، حضارة تفشت عندما ولكن الإغريقي،
نفسه يعد المراكشي أو العربي أو المصري كان ولذلك الحياة؛ وأسلوب والفلسفة النزعة

الأشياء. هذه في الإغريقية النزعة ينزع كان إذا هيلينيٍّا
وكذلك غربيون، الأمريكيين فإن غربي، أو أوربي كلمة في أيامنا في الشأن هو وهذا
الأوروبية بالنزعات آمنوا قد والصينيين والهنود العرب من غربيون الشرق أقطار في يوجد
الدستورية وبالنظم العيش، في الأوروبيين بعادات وأخذوا والفلسفة، والفن الأدب في
لهذه الموضوعية والنظرة الجنسين، بين والمساواة البرلماني، الحكم القوانين: في والمدنية

الفرد. مسئولية في الاجتماعي والإحساس الدنيا،
تحيا أن أمة يمكن ولا العالم، هذا في وجدت أينما وتسود تتغلب الأوروبية والحضارة

والثراء. والعلم القوة حياة هنا بالحياة ونعني خالفتها، إذا
قبل العالي مستواها وتبلغ تنهض لم العتيقة، الآسيوية الأمة هذه اليابان، حتى

الأوروبية. الحضارة بأصول أخذت أن بعد إلاَّ الأخيرة الحرب
ولا الهندوكية، باللغة يتكلم أوروبي رجل سوى العظيم الهند زعيم «نهرو» وليس
للحرية الأوروبية المبادئ على تقم لم ما شرقية لأمة عصرية نهضة أتصور أن أستطيع

للكون. الموضوعية العلمية النظرة مع والدستور والمساواة
الثقافة، ثم الحضارة، عليها تبنى التي الأسس أو الأساس هو ما سؤال: وهنا

الأوروبية؟
السؤال. هذا على للإجابة الناس أصلح الأوروبيون ليس



النهضة هي ما

تعد التي المقارنة يجهلون إنهم أي: وثقافتهم، حضارتهم غير يروا لم لأنهم ذلك
الناضج. والفهم المثمر للنقد الأول الأساس

أقدر الأوروبيين، الثقافة هذه وعن الحضارة، هذه عن الغرباء نحن أننا واعتقادي
المقارنة. نستطيع لأننا فهمهما؛ على

الموضوع، هذا في الألمانية النازية أو للفاشية «الروحي» للزعيم كتاباً قرأت ولقد
العصرية، لأوروبا أسس ثلاثة هناك إن يقول: الذي تشمبرلين» ستيوارت «هوستون وهو
التراث وأخيراً الرومانية، القوانين أي: الرومان نظام ثم فلسفتهم، أو الإغريق منطق وهي:

الأخلاقي. المسيحي
ولكن توجيهها، في بعضالأثر لها وأن التقاليد، هذه من شيئاً لأوروبا أن أنكر ولست
التعصب أن إلى الثلاثة الأسس هذه شرح أن بعد المؤلف انتهى وقد ا، جدٍّ ضعيف الأثر هذا
النسخ آلاف واشترى الكتاب، بهذا فيلهلم الإمبراطور وأعجب لأوروبا، ضروري العنصري
النهاية، في هو العنصري والتعصب الألمانية، الحكومة موظفي على بالمجان ووزعه منه،

البشر. جميع على الألمان سيادة
لهذا المحتومة النتيجة ولقى به. عمل وقد أيضًا، به المعجبين من لذلك «هتلر» وكان

عليه. الدنيا تألب وهي المذهب،
الأوروبي الروح فهم عن الناس أبعد من كانا وهتلر تشمبرلين أن واعتقادي
ناسًا للدنيا العلمي، أي: الموضوعي، والنظر والدستور، والمساواة الحرية روح العنصري:

وأشياء.
الماضي، في سادوا الأوروبيين أن هو ثان، له ليس واحدًا واحدًا، شيئاً أفهم وأنا

الآلية. بالصناعات أخذوا قد لأنهم الحاضر؛ في ويسودون
البشرية. القوة من بدلاً يعملان والنار والحديد الأيدي. من بدلاً تعمل الآلات جعلوا
والدستور، والمساواة والحرية الأوروبية والعلوم الأوروبية الأخلاق من نعرفه ما وكل
وسبعين مئة على تاريخه يزيد لا الذي الجديد الصناعي الوسط هذا ثمرات هي كلها هذه

سنة.
مثلنا. متأخرة مثلنا، زراعية ١٧٨٠ سنة إلى أوروبا كانت

العقل هذا غير عقل له ليس بل رأي، فيها للعامل وليس حقوق فيها للمرأة ليس
الزراعيين عمالها من كثير كان بل مثلنا، فقيرة وكانت للخرافات، يستسلم الذي الزراعي

وقتئذ. السائدة الإقطاعية النظم في مكرهين يعملون «عبيدًا»

80



الأوروبية الحضارة طبيعة

الخامة المواد أحالت التي المصانع وظهرت وحديد: فحم وهي الصناعة، جاءت ثم
خامًا يباع الذي القطن قنطار فإن الاثنين، بين الثمن في كبير والفرق مصنوعة، أشياء إلى
أو الحديد أو النحاس وطن جنيه، مئة من بأكثر منسوجًا مصنوعًا يباع جنيهًا بعشرين

جنيه. ألف مصنوع وهو ثمنه يبلغ قد خام وهو جنيهًا بخمسين يباع الذي النيكل
على تزيد لا قد الساعة في الخامة المواد فإن سويسرا، في الساعات صناعات اعتبر

جنيهات. بخمسة تباع الساعة، أي: ولكنها، قرشًا خمسين
صناعيون. لأنهم أثرياء؛ الأوروبيين فإن الصناعية، الأمم في الثراء ناحية من هذا

العمل إلى يحتاج المصنع لأن عليها؛ يغلب التجريبي العلم فإن الثقافة ناحية من أما
هي الصناعات وإنما الصناعات، أوجد الذي هو العلم ليس أي: العكس، وليس للتجربة،
تكافح عامة العلمية النظرة وأصبحت للبحث، العلماء وأرصدت العلم، إلى احتاجت التي

السابق. الزراعي العهد في سائدة كانت التي التقليدية النظرة
للأشياء التقليدية التفسيرات ومن الخرافات، من العقل يحرر شيء عالمنا في وليس

العقل. تفكير جانب إلى اليد تجربة يطلب الذي العلم ثمرة هي التي المادية
التي المادية هذه الأوروبيين، تفكير على تغلب التي الأوروبية المادية هذه هنا ومن

والمصانع. الصناعة جلبته الذي العلم ثمرة هي
بين المساواة ثم الفكرية حريته أيضًا ثم واستقلاله، الصناعي العامل وكرامة
وسط الصناعي، الوسط ثمرات من هذا كل والقوانين، الدستور احترام ثم الجنسين،

التجريبي. العلم وسط القرية، وخامة عن تنأى التي المدينة
التي العظمى القوة هذه جانب إلى أتفهها ما ولكن عيوباً، الوسط لهذا أن أنكر ولا
ثقافته وامتداد ورفاهيته، ثرائه زيادة في والنار الحديد باستخدام الإنسان عليها يتسلط
تعرفها لم التي والفكرية، الاجتماعية الحرية، هذه وأخيراً للكون، الاستيعابية النظرة إلى

بالزراعة. تعيش شرقية، أمة أي: زراعية، أمة

يؤدي حين في والاستسلام البلادة إلى القروي أو الريفي الوسط يؤدي لماذا سؤال: وهنا
والاستطلاع؟ الذكاء إلى الصناعي الوسط

يجب أنها من الرغم على وهذا بالعلم، وليس بالتقاليد تمارس الزراعة لأن الجواب:
فيها والمباراة العالم، بأحداث تصطدم لا منعزلة قرية في يعيش والفلاح علمية، تكون أن
تسلط أن ثم وأبعد، أرحب والقلب للذهن الآفاق حيث المدن، في كالمباراة وليست محدودة،

81



النهضة هي ما

الحظ، رهن بأنه دائم إحساس على الفلاح يجعل النباتات نمو على المتقلب بجوها الطبيعة
والاستطلاع. التساؤل وكذلك محدودة، أو معدومة القرية في القراءة ودرجة

في للحظ ليس إذ والقوة، السيطرة إحساس الصانع فيكسب الصناعي الوسط أما
في يشرع أن قبل النتيجة يعرف وهو المعدن يصهر أو الآلة يدير فهو شأن، الصناعة

العمل.
أن يمكنه ولا القوة، عن فضلاً بالمنطق إحساسًا الممارسة هذه من يكسب وهو
الاجتماعية حياته في الوضوعية النظرة يمارس كذلك إنه كما العلمية بالتجربة إلاَّ يؤمن

والسياسية.
المنبهة؛ الأحداث من متوالية صدمات منها أعصابه تتحمل مدينة في يعيش هو ثم
العالمية النظرة يكسب وهو كله، الأرض بكوكب صحفي اتصال على المدينة، أي: لأنها،

القروية. بالنظرة الزراعة عامل يقنع حين في السبب لهذا
فهو المقارنة، مثل الذكاء يحرك شيء وليس كثيراً، ويقارن يرى الصناعة عامل ثم
في العامل عن بعيد هذا وكل والجهل، والعلم والفاقة، والبذخ والمحكوم، الحاكم يرى

الزراعة.
عند مقلقة عميقةٍ معانٍ والسياسة والبرلمان، والدستور، والمساواة، الحرية، ولكلمات

تنبهه. لا ولذلك الزراعة، عامل تقلق لا ولكنها الصناعة، في أي: المدينة، في العامل
الصناعة، عامل عند خطيراً معنىً تحمل كلمة الديمقراطية إن نقول: أن ويمكن

الزراعة. عامل عند معنى أي تحمل تكاد لا ولكنها
نفوس في والطمأنينة القناعة على يبعث الزراعي الوسط إن نقول: أن ونستطيع
ثم والركود. الذهول نجد والطمأنينة القناعة جانب إلى ولكن صحيح. وهذا الفلاحين،
ربما بل والتوتر، القلق على يبعث المدينة، وسط الصناعي، الوسط إن تقول: أن تستطيع
جانب إلى ولكن أيضًا، صحيح وهذا المصانع، في العمال، نفوس في والانتحار، الجنون

والاختراع. العبقرية ربما بل والاستقلال الاستطلاع نجد والتوتر القلق
ولكنها تحصى، لا التي النفس وأمراض والتوتر القلق حضارة هي أوروبا وحضارة
المصانع، حضارة أي: والاختراع، والعلم والديمقراطية والاستقلال الاستطلاع حضارة أيضًا
الحقول. في تزرع ولا المصانع في تصنع المدافع هذا، كل وبعد المزارع. حضارة وليست

82



الحضارة إلى تؤدي الثقافة

به، نتكون ما هي الثقافة أن والحضارة الثقافة بين الفرق إيضاح في يقال ما أحسن
به. نعمل ما هي والحضارة

مزاجًا جميعُها تكسبنا واتجاهات، وتقاليد وعادات وفلسفات وفنون علوم الثقافة
ولا المعارف هذه ومبادئ يتفق مجتمعًا بها ونؤسس ومعاشنا سيرتنا في به نتجه معيناً
حسية؛ الأدوات هذه أكانت سواء أدوات من به نعمل ما فهي الحضارة أما معها، يتنافر
المؤسسات مثل معنوية كانت أم مصنوعات، أو آلات، أو البناء، مواد أو الطبخ، آنية مثل
وجباية الادارة، ونظام البلدي، والمجلس النيابي، والمجلس كالحكومة، المختلفة الاجتماعية

ذلك. ونحو الضرائب
بمثابة والحضارة الفكرة بمثابة هي لأنها إليها؛ وتؤدي الحضارة تسبق والثقافة
التأثر، إلى يؤدي التعرف أن وهي جميعًا، بها نسلم التي السيكلوجية القاعدة وتلك المادة،
نتعرف فنحن والحضارة، الثقافة على أيضًا تنطبق القاعدة هذه التحرك، إلى يؤدي والتأثر

ما. عمل إلى به فنتحرك التعرف بهذا نتأثر ثم الأشياء،
هي وهذه نظام، إيجاد أو عقار اكتشاف أو آلة اختراع يكون قد العمل وهذا
الكبرى المصانع في تمثل التي القائمة الصناعية الحضارة إن نقول: أن ويمكن الحضارة،
الثقافة هي إنما المصانع هذه للطائرات، أو والبوارج، للبواخر أو النقل، لمركبات أو للنسيج
أن لأمة يمكن ولا والفولاذ، والحديد الآلات حضارة في تجمدت قد والفيزيائية الرياضية
أهملت إذا وهي إليها، أدت التي العلمية الثقافة تحذق لم ما صناعية حضارة في تعيش
كل إليها تنتكس التي الزراعية الحضارة إلى تعود ما سرعان فأنها العلمية الثقافة هذه

ثقافتها. تتقهقر حين أمة



النهضة هي ما

التي الزراعية الأمم غير هناك وليس ثقافي، تحرك إلى يحتاج اجتماعي تحرك وكل
المتحرك المجتمع لأن تتنوع؛ ولا تتباين ولا تتحرك لا راكدة ثقافة على تعيش أن تستطيع
انقلاب لإيجاد الثقافي الانقلاب ضرورة هنا ومن متنوعة. متباينة متحركة ثقافة إلى يحتاج
تأخذ أن أرادت حين فإنها وإيران، وتركيا واليابان الصين فعلته ما هو وهذا الحضارة، في
بثقافة ذلك قبل تأخذ أن إلى اضطرت والآلات الصناعات حضارة أي: العصرية، بالحضارة
تعيش كانت إذا العصرية بالحضارة أمةٌ تأخذ أن المستطاع من وليس العصرية، العلوم
لأن فقط؛ الزراعية الحضارة تثمر أن إلا الماضي تاريخها في تستطع لم قديمة ثقافة على

وتماشيها. وتلائمها تفسرها ثم تنشئها ثقافة إلى تحتاج حضارة كل
جديد حضاري وسط بين التنافر من ينشأ الذي الاجتماعي التزعزع حدث وإلا
فيه يعيش الذي الفرد أن التنافر هذا يثمرها التي النتائج وأقل قديم، ثقافي ووسط
بثقافة يتهيأ لم ذلك مع هو ثم أخلاق، من آبائه وتراث وعقائده بتقاليده يؤمن لا ويعانيه

ضمير. بلا يعيش هنا وهو والأخلاق، العقائد من جديدة بميزات تزوده جديدة
الفوضى بشمول التاريخي الاختبار تواتر الموضوع بهذا بصيرتنا يزيد مما ولعل
وتحركًا الثقافة في تغيراً تعني الانقلاب أو الثورة لأن والانقلابات؛ الثورات أيام الأخلاقية
يتغير أن إنسان كل على الميسور من وليس الضمير. في تغيراً يعني وكلاهما الاجتماع، في
والرذائل الفضائل وميزان تقاليده يترك حين لأنه الثورة؛ تقتضيها التي بالسرعة ضميره
تسعفه لا الثورة لكن جديدًا، وميزاناً جديدة تقاليد بهما يستبدل أن إلى يحتاج ورثه الذي

أخلاقية. فوضى في سنوات يعيش لذلك فهو بهما،
والعادات. والعقائد والفنون العلوم تعني الثقافة بأن قلنا وقد

تراث أعظم لأن الشعب؛ بها يتفاهم التي اللغة كله هذا من الأهم إن نقل لم ولكنا
استعصت وإذا خدمتها، على وأقدرها مؤسساتها أعظم وهي لغتها، هو أمة لأية اجتماعي
واستيعاب العصري الأداء عن عجزت إذا أو تعلمها، صعب إذا أو الفهم، على اللغة هذه
لغتها تنبذ لم ما الأمة على يستعصي ذلك بعد شيء كل فإن العصرية، والفنون العلوم
السنين مئات إلى تحتاج الأمة لأن الهينات؛ من ليس العمل هذا ولكن أجنبية، لغة وتتخذ
من لألوان تتعرض الاستبدال هذا في وهي أخرى، لغة واتخاذ لغتها نسيان تستطيع لكي

منها. تنهض لا هوَّات إلى تنحدر وقد تحصى، لا الخطر
بذور هي أيضًا الكلمات أن ننسى ولكننا الأفكار، بذور هي الكلمات إن قيل: وقد
في الفرنسيين الكتاب أقلام على ترددت التي والإخاء والمساواة الحرية ألفاظ فإن الأعمال،

84



الحضارة إلى تؤدي الثقافة

العالم تكهرب وقد الآن، حتى منها ننته لما وأعمال لأفكار بذورًا كانت عشر الثامن القرن
وتقرير الصغيرة الأمم حقوق بشأن «ولسون» الرئيس عليه ألقاها «كلمات» ب ١٩١٩ سنة

المصير.
ذلك. على وقس الامم». «عصبة الكلمات هذه من ونشأت

ثقافة ولا منحطة بلغة راقية ثقافة إيجاد بتاتاً يمكن ولا اللغة، هي الثقافة فقاعدة
وتحركها، اللغة رقي يستتبعا أن يحب ورقيها الثقافة تحرك لأن جامدة؛ بلغة متحركة
أجنبية جديدة ألفاظ اصطناع أو الجديدة، بالمعاني وتلبسها القديمة ألفاظها تطور أي:
الأمم وجدت عندما أنه وهي التاريخ، لنا يوضحها التي الظاهرة هذه هنا ومن وطنية، أو
أصبحت قد الوسطى القرون مدة الثقافية وسيلتها كانت التي اللاتينية اللغة أن الأوروبية
إلى عمدت وتأثيراً تأثرًا تسايره ولا الجديدة نهضته في الأوروبي المجتمع مع تتفاعل لا
الصين، في الجديد الثقافي الانقلاب تفسير هو أيضًا وهذا العامية، لغاتها واتخاذ نبذها
الحضارة عنها حجبت قديمة كتابة أو لغة على تعتمد وهي السنين آلاف بقيت إنها إذ
منها فاستحدثت لغتها إلى عمدت الحضارة بهذه الأخذ على رأيها استقر فلما العصرية،

الحضارة. هذه وضرورات يتفق للآراء جديدًا طرازًا
تقبل التي العصرية اللغة نعني للأمة، اللغة قيمة في نبالغ لن فإننا كتبنا ومهما
لا التي اللغة الجديدة، الألفاظ واصطناع والعلوم للفنون الاستيعاب على وتقدر التطور
أو أغراضه، تؤدي لا ألفاظ باتخاذ ويضلله تفكيره عليه يضيق حرجًا المفكر فيها يجد
في عجزًا يجد لأنه الفلسفية أو الفنية أو العلمية الموضوعات بعض يتناول أن من تمنعه

معانيها. أداء عن اللغة

85





المجتمع نظام الديمقراطية:

نفسه. يحكم الشعب إن أي: الشعب، حكم تعني الديمقراطية كلمة
مدناً وقتئذ وكانت فقط، المدن في الديمقراطي الحكم يعرفون القدماء الإغريق وكان

صغيرة.
أقل أو سنة مئة منذ إلا الديمقراطي الحكم هذا نجد نعد لم الإغريق دولة زالت فلما
يحتاج نفسه يحكم الذي الشعب فإن إيضاحها، يسهل لظروف وذلك وأمريكا؛ أوروبا في
يصر لم التعليم أن عرفنا وإذا متعلمين، فيه، الناخبون الأقل على أو كله، يكون أن إلى
من كانت الديمقراطية كلمة أن نفهم أن نستطيع فإننا ١٨٧٠ في إلا مثلاً إنجلترا في إلزاميٍّا
يرجى أملاً كانت إنها أي: الراهن، الحاضر وليس المستقبل معنى على تدل التي الكلمات
بمعناه وليس الحكومة في النظام هذا نذكر الحاضر الوقت في ولكننا التعليم، يعم حين

المرجو. الكامل المعنى هذا من الاقتراب من إليه وصل بما ولكن المرجو، الكامل
سويسرى يستطيع ولا الغربية، الأمم في أعلاها على الديمقراطية نجد سويسرا ففي
يفرض النظام هذا لأن فاشي؛ أو نازي نظام إيجاد يمكنه وطنه زعماء أحد أن يعقل أن
يفهمه مالا وهذا للحكم، والأمانة الكفاية في الشعب على ممتازة أنها تزعم طبقة طغيان
حريات ولهم الرخاء، من حسن مقدارٍ وعلى التعليم، في سواء كلهم لأنهم السويسريون؛
بالحقوق العام الإحساس وهو الدستور، فوق هو بما مكفولة بل بالدستور، مكفولة

والواجبات.

الآلهة، بعد والرومان المصريين عند الملك كان بل ملكياً، القديمة العصور في الحكم كان
للرب ابناً الكهنة جعله الميلاد، قبل الرابع القرن في مصر إلى المقدوني الإسكندر جاء ولما



النهضة هي ما

الثورة إن بل شيئاً، يكون أن يمكن لا الشعب فإن إلهًا الملك يكون حين أنه وواضح آمون،
وإلحادًا. كفرًا تعد عندئذ الملك على

كانوا لو كما يحكمون ولكنهم الآلهة، من ليسوا ملوكًا الوسطى القرون في نجد ثم
سوى منه يحد يكن لم الذي المطلق حكمهم في يؤيدهم الإقطاعي النظام وكان منها،
بها قامت التي الثورات في للملوك» الإلهي «الحق عن نقرأ ما وكثيراً والنبلاء، الأمراء قوة
وروما. مصر من الإمبراطوري الفرعوني التراث هو الحق وهذا وإيطاليا، وفرنسا إنجلترا
والزراعيين، والتجاريين الصناعيين من المؤلفة المتوسطة، الطبقات ظهرت فلما
يزعم كان التي العروش وهدمت الزراعي، الرق وألغت الإقطاعية، النظم وحطمت
أيدي على الظهور في شرعت الظهور، في الديمقراطية شرعت الإلهي، الحق هذا متبوئوها
الطبقات، هذه على مقصورًا والمعنى محدودة الدائرة وكانت المتوسطة، الطبقات رجال

السياسي. الوجود إلى يبرزهم ما الشأن من لهم يكن فلم العمال أما
السياسي الوجدان يحسون أوروبا في العمال الماضيشرع القرن منتصف منذ ولكن
كله. الشعب إلى رويدًا رويدًا تتسع والدائرة الوقت ذلك ومنذ النيابي، بالتمثيل ويطالبون

الديمقراطية فإن … الديمقراطية كلمة تفيده مما أكبر معنى على ينطوي قلت الذي وهذا
لنظام نتيجة لأنها الحكم؛ في نظام هي بل الحكم، في نظامًا تكون أن قبل المجتمع في نظام

الديمقراطي. للحكم يهيئ أن يمكن لا الإقطاعي النظام أن ذلك المجتمع؛ في معين
الأمم من كثير في زلنا ما الذي الإقطاعي شبه أو الإقطاعي الزراعة نظام كذلك بل
النائية، قراهم في الفلاحين نطالب كيف إذ الديمقراطي؛ للحكم يهيئ أن يمكن لا العربية
التام جهلهم في وأخيراً الثري، الأرض مالك على الأعمى اعتمادهم في المدقع، فقرهم في
بأن نطالبهم كيف والاقتصادية، السياسية المعاني في الكاملة وأميتهم الشعب، بشئون
الصحافة وحقوق الضرائب ومقدار السياسة وبرامج الحكم نظام في رأي لهم يكون

الخطابة؟ وحرية
إلى مزارعهم من الفلاحين نقلت أن إلى أوروبا في محالاً كان وقد محال، هذا إن
أن ذلك النقابات؛ تأليف مثل المصانع عمال حقوق فلاحيها منحت أن إلى أو المصانع
التمثيل يطالبون فصاروا وطمحوا، وتعلموا، المدن، في عاشوا وقد يتكتلون، المصانع عمال
تروح حية كلمة الديمقراطية كلمة وأصبحت البرلمانات، في نواب لهم وصار السياسي

وجداناً. والذاهل كرامة، والذليل تنبهًا، الغافل فتكسب ألسنتهم، على وتغدو

88



المجتمع نظام الديمقراطية:

وجد إنه بل عليه، نثر فلم ،١٩٣٠ في الدستور ألغى فؤاد الملك أن مثلاً نعرف ونحن
هو واحد، لسبب العظمى، الجريمة هذه ارتكاب على عاونه من وصحفيينا ساستنا من
وجميع فؤاد الملك لشنق قويٍّا ا عامٍّ كان ولو الأمة، في ا عامٍّ يكن لم السياسي الوجدان أن

الدستور. إلغاء على والصحفيين والساسة الوزراء من عاونه من
وتفتيت تحطيمنا على المستبدين تعينِّ كانت التي المدمرة الاستعمار يد هنا أنكر ولا
وهي الكبرى مشكلتنا مواجهة نستطيع لا حتى داخلية ومصارعات مشاغبات في قوانا
أنه لو … الأمة في السياسي الوجدان إزاء تضعف كانت الاستعمار قوة ولكن الاستعمار،

موجودًا. كان

وأعوانهم والبكوات الباشوات من مؤلفًا كان الذي الشيوخ مجلس فإن آخر، مثال وثم
الخدم. مع فعل وكذلك النقابات، تأليف حق الفلاحين منح رفض

كان والخدم الفلاحين السياسيبين الوجدان أن وهو نفسه، للسبب أحدٌ عليه يثر ولم
بحقوقهم الاهتمام أو العناية عن بعيدين وأميتهم فقرهم في كانوا إذ كالمعدوم؛ أو معدومًا

السياسية.
أمنية الماضية الثلاثين السنين في كانت الديمقراطية كلمة بأن نعترف أن يجب ولذلك

الحكم. في نظام على تدل قط تكن ولم مصر، في
في كذلك يكونوا لم وإن إحساسهم، في إقطاعيين كانوا أنفسهم ساستنا إن بل
يتطلعون جميعًا وكانوا والأمراء، النبلاء من الإقطاعيين سلوك سلوكهم فكان مجتمعهم،

الى:

عزبة. شراء •
سيارة. اقتناء •

الزمالك. في قصر •
الإسكندرية. في قصر •

الشركات. إدارة •
الخ.. والماس.. اللؤلؤ من فصوص •

الديمقراطية. روح عن أبعد وهي العصر، روح عن البعد كل بعيدة إقطاعية أفكار

89



النهضة هي ما

أنا رأيت وقد الأوتوبيس، على وزاراتهم إلى يقصدون وزراء الديمقراطية أوروبا في إن
ويركبه. الأوتوبيس ينتظر وزارة، رئيس وهو «كليمنصو» بعيني بنفسي،

ياع، الضِّ أصحاب السابقين وزرائنا عند نتصوره أن يمكن لا ديمقراطي إحساس
ففي وأعلاها، المهن أصغر بين نقارن حين أوروبا وبين بيننا العظيم الفرق نجد كذلك بل
الكناس. مرتب أمثال ستة أو خمسة على الوزير مرتب يزيد لا اختلافها على أوروبا أقطار
الديمقراطية. كانت الأجر في تقاربا فإذا الديمقراطية. محك هما والوزير الكناس
إن والقانون، الواقع في يكن لم وإن الروح، في الإقطاعي النظام كان الأجر في تباعدا وإذا
حاله»، في «اللي الرجل ثورة المتوسطة، الطبقة ثورة هي مصر في بها قمنا التي الثورة
من هو ليس وكذلك العمال، من ليس الرجل وهذا لحافه، قَدِّ على رجليه يمد الذي الرجل

والبكوات. الباشوات وإخوانهم والأمراء، النبلاء
وليس بعقله هنا عمله يكن وإن مثلهم، يعمل هو إذ العمال؛ من قرابته يحس ولكنه

ويعرق. يتعب عامل فهو بيديه،
هذا التفات هنا ومن العيش، لقمة يجد لن فإنه ويعرق يتعب لم إذا أنه ويعرف
تأليف بحق لهم واعترافه والخدم الفلاحين إلى العمال، إلى المتوسطة الطبقة رجل الرجل،
ومحاولته والإيجارات الأجور بتحديد الشريف العيش لهم يكفل لأن وسعيه النقابات،
الحكومية الإدارة تطهير محاولته كذلك بل الأرض، امتلاك في الإقطاعية الرواسب إلغاء

والأقوياء. الأثرياء خدمة تقتصرعلى ولا والفقير الضعيف ترعى حتى
هذه بلادنا في يغرس أن على المتوسطة، الطبقة رجل الرجل، هذا نساعد أن يجب
فإن ذلك، لتحقيق الفرص خير هي الحاضرة والفرصة الديمقراطية، شجرة الشجرة،
الذي الجديد للمجتمع تهيئ بأن لوطننا جديدة رؤيا ترى أن تستطيع الدستور لجنة

الديمقراطية. بالأخلاق ويأخذ المصانع على يحيا
سواء العمال رعاية مصلحته تقتضيه عامل النهاية في هو المتوسطة الطبقة ورجل

الذهن. عمال أم اليد عمال أكانوا

90



إنيأخافعلىوطني..

تقدم أو أعلى إلى ارتقاء هناك يكون فلا نفسه، حول لدار فعل ولو نفسه، يعيد لا التاريخ
يعيد التاريخ وإنما ابتدأت، حيث إلى تنتهي دائرية حركة هناك تكون وإنما الإمام، إلى
الحلول تشبه لا أو تشبه التي الحلول لها ويقدم القديمة المشكلات تشبه التي المشكلات
ولكن يدور، التاريخ إن أي: أعلى، مستوى على تجري هي إذ تطابقها؛ لا ولكنها القديمة،

أخرى. بدورة وقام أعلى إلى درجة صعد دورة من انتهى كلما لولبية، حركة في
في أوروبا عانتها التي كتلك فلسفية مشكلات بل مشكلة نعاني الأيام هذه في ونحن

فرنسا. في الثانية ونهضتها إيطاليا في الأولى نهضتها
المرأة، تحرير إلى دعا الذي أمين قاسم مثل ناهضون المصريين، نحن بيننا ظهر وقد
الأغلب في وأنها عربية ليست «زندقة» كلمة أن يعتقد إنه قال: الذي عبده محمد ومثل

زندقة. الإسلام في ليس وأنه اللاتينية، «هرطقة» عن محرفة
من أفكارنا حرر والثاني: الحجاب. من المرأة حرر الأول: لتحريرنا؛ عمل وكلاهما

الأيام. هذه نذكرهما أن إلى حاجة في ونحن القيود،
الحاضرة؟ ظروفنا في عبده محمد يقول كان ماذا

لبنان حكومة أن وهو الصحف ذكرته الذي الخبر هذا في أمين قاسم يقول كان ماذا
للقضاء؟ سيدتين وتعيين البلدي المجلس في سيدات ثلاث تعيين قررت قد

لو كما رأسي تصدم فولتير ذكرى كأن أحس أمين. وقاسم عبده، محمد فوق ولكن
يشجه. حجرًا كانت

من أكثر قبل فولتير بها صاح مدوية صحية الخزي. اسحقوا لاتفام». «أيكرازيه
سنة. مئتي

… الرأى في يخالفوننا لمن الاضطهاد خزي هو هذا؟ خزي أي



النهضة هي ما

يجب الذي المجتمع نظام حيث ومن الحياة، أسلوب حيث من فلسفية أزمة في إننا
وصغيرة. كبيرة أمم مع بقاء تنازع في أيضًا ونحن فيه. نعيش أن

الماضي. بقيود نتقيد أم تفكيرنا، إليه يهدينا وكما نشاء، كما نفكر أحرارًا نحيا هل
مجتمع في نحيا هل ثم قادمة؟ سنة مليون أم قادمة سنة ألف القيود؟ هذه تبقى متى وإلى
المرأة نحرم أم الرجال أعمال المرأة فيه وتعمل الجنسان، فيه يختلط مختلط، انفصالي

قاضية؟ أو سفيرة أو وزيرة أو البرلمان في نائبة تكون فلا الإنساني حقها
التفكير من أخيراً وجدت قد العيش، فلسفة أي: نعانيها، التي الفلسفية الأزمة هذه
حملني والذي الملاكمة، تشبه التي المناقشة على حملنا ما والعلم الأدب موضوع في والتعبير
علم الذي العظيم الأديب هذا أن ذلك فولتير؛ هو التالية الكلمات وعلى تقدم ما كتابة على
هو فأجاب: العالم؟ في رجل أعظم هو من مرة: ذات سئل التفكير، حرية وعمم أوروبا،

نيوتن. إسحق
العلم رجل أن يعرفوا أن استطاعوا الذين الأدب رجال من نيوتن إسحق يكن ولم
سئل قد كان فولتير أن لو أخرى، وبكلمة منه، وأنفع الأدب رجل من خير النهضة أيام
مؤلف «شكسبير» … لغتهم إلى مؤلفاته وينقلوا يدرسوه كي فرنسا لأبناء أنفع أيهما
نيوتن. إسحق إنه فورًا: لقال الجاذبية؟ مبدأ صاحب نيوتن» «اسحق أم وجولييت روميو
ولكنه إنجلترا، في تعلمها التي الإنجليزية اللغة يتقن وكان شكسبير فولتير درس وقد
العلم من فهم لأنه عليه؛ نيوتن إسحق آثر ولذلك وصناعة، علم الحضارة أن يفهم كان

وحضارة. ارتقاء أنه
أقول أن على والأدب العلم بين بالمفاضلة الخاصة المناقشة أول في حملني ما هو وهذا
تمدن ولا التمدن، وسيلة هو إذ إليه؛ نحتاج الحاضرة نهضتنا في لأننا العلم؛ بأفضلية
بعضنا، يفهمه كما الأدب أو الذهني» «الترف نؤجل أن نستطيع وإننا علم، بلا قوة ولا
والفاسد، الحسن الذهني، الترف من يكفينا ما وعندنا ضرر، بلا لير» و«الملك و«ماكبث»
أدب فليكن الأدب من بد لا كان وإذا نواس، وأبي والمتنبي الرومي وابن تمام أبي في

شكسبير. أدب هذا وليس والرسالة، الكفاح
تحريرها على يشرف كان التي الموسوعة مثل موسوعة إلى يحتاجون العرب القراء إن
وهذه الكبرى، الفرنسية للثورة الشعب هيأت والتى فولتير، فيها يشترك وكان «ديدرو»

وصناعات. علوم المائة في ٩٩ هي الموسوعة

92



وطني.. على أخاف إني

كتاب قرأوا ولو الشرقية، لعقولهم الغربي التنوير إلى يحتاجون العرب والقراء
أمامهم. الدنيا لتغيرت لبرنال، التاريخ في العلم كتاب وكذلك لبريفولد، الأمهات

نهضتنا؟ هي ما •
ننشدها؟ التي القيم هي ما •

سنة؟ مئة أو سنوات عشر بعد لبلادنا نراها أن نحب التي الرؤيا هي ما •
للمرأة؟ الحجاب رؤيا هي هل •

وجولييت؟ وروميو نواس أبي أدب رؤيا هي هل •
يجاز لا وهذا التفكير فيه يجاز هذا البشري؟ للفكر والحدود القيود رؤيا هي هل •

فيه؟

يتطور. أن إلى أي: يتغير، أن إلى حاجة في العربي الذهن إن
بلجيكا مستعمرات في الناهضين إن حتى عصرنا، في يتغير الأسود إفريقيا قلب إن
قد أنهم الوصف هذا من يفهمون وهم «متطورين»، أنفسهم يسمون وبريطانيا وفرنسا

الجمود. عن والبعد التغير في دائبون وأنهم تغيروا
بخيت»؛ «الشيخ محاكمة في منا أحد يفكر أن يمكن كان لما متطورين كنا أننا ولو
بين المفاضلة بشأن المناقشة هذه كانت لما متطورين كنا ولو الكثرة، خالف رأيٍّا له لأن

… ونائبات قاضيات نساء لنا لكان متطورين كنا ولو والأدب، العلم
داروين من العلم، كتب أن ولو العربية، العقلية تسود كانت التطور فكرة أن ولو
وتناقش، تقرأ منشورة كانت بريفولد، إلى فريزر إلى برنال إلى — هنا خطير وداروين —

الذهن. تعفن بل جمود، من الأسيفة الحال هذه إلى وصلنا لما
عشرة نحو وعنه، نواس، لأبي تؤلف أن من الذهن تعفن على دلالة أكبر شيء وأي
الأدب؟ إلى حاجة في نحن وإنما العلم؟ إلى حاجة في لسنا إننا ذلك: بعد نقول ثم كتب،

وهامليت. وماكبث وجولييت روميو أدب أدب؟ وأي
ولا شكسبير، مسرحيات إلى نحتاج لا إننا غزة، في لأبوابنا الدق هذا ناس يا اذكروا

العلوم. لدروس كليات إنشاء إلى نحتاج وإنما الفكر، تقييد إلى نحتاج
… وطني على أخاف إني … العلمية والمناهج العلوم في كتاب مئة ترجمة إلى ونحتاج

93




